



#### شمارهٔ ۱۰، ۱۳۹۹

<mark>دبیر</mark>: محمدرضا نصیری

هیئَت تحريریه: ژاله آموز گار (استاد دانشگاه تهران، فرهنگستان زبان و ادب فارسی)، چندر شيكهر (استاد دانشگاه دهلی)، حسن رضايی باغ بيدی (استاد دانشگاه تهران، فرهنگستان زبان و ادب فارسی)، علی اشرف صادقی (استاد دانشگاه تهران، فرهنگستان زبان و ادب فارسی)، و ادب فارسی)، فتح الله مجتبائی (استاد دانشگاه تهران، فرهنگستان زبان و ادب فارسی)، محمدرضا نصیری ( استاد دانشگاه پیام نور، فرهنگستان زبان و ادب فارسی)، کریستف ورنر (استاد دانشگاه ماربورگ)، توفیق ه . سبحانی (استاد دانشگاه پامنور)، محمدجعفر یاحقی (استاد دانشگاه فردوسی مشهد، فرهنگستان زبان و ادب فارسی).

شورای مشاوران: آزرمیدخت صفوی (استاد دانشگاه علیگره)، محمدرضا ترکی (دانشیار دانشگاه تهران، فرهنگستان زبان و ادب فارسی)، منصور ثروت (استاد دانشگاه شهید بهشتی)، یدالله جلالی پندری (استاد دانشگاه یزد، فرهنگستان زبان و ادب فارسی)، سید کمال حاج سید جوادی (دانشیار مرکز آموزش عالی میراث فرهنگی)، ریحانه خاتون (استاد دانشگاه دهلی)، محمد سلیم اختر (استاد دانشگاه لاهور)، محمد سلیم مظهر (استاد دانشگاه پنجاب)، محمد فرید (استاد دانشگاه پنجاب)، شریف حسین قاسمی (استاد دانشگاه دهلی)، محمود فتوحی رودمعجنی (استاد دانشگاه فردوسی مشهد، فرهنگستان زبان و ادب فارسی)، کریم نجفی برزگر (دانشیار دانشگاه پیام نور)، جمشید نوروزی (دانشیار دانشگاه ییامنور).

مدير داخلى: نسيم عظيمي پور ويراستار: دكتر مهدى فيروزيان ویراستار انگلیسی: زهرا زندیمقدّم

حروفنگار و صفحه آرا: نرگس عباسپور طراح جلد و ناظر چاپ: حسین میرزاحسینی بهای تکشماره: ۲۰۰۰۰۰ ریال

J.Subcontinent@apll.ir

<mark>دارای درجهٔ علمی ــ پژوهشی</mark> براساس مصوبهٔ جلسهٔ ۲۶۷، مورخ ۱۳۹۳/۱/۱۹ شورای معین شورای عالی انقلاب فرهنگی شاپا: ۲۵۸۸–۳۲۶۷





#### نامهٔ فرهنگستان

مدیر مسئول: غلامعلی حدّادعادل هیئت تحریریه: محمّدرضا ترکی، غلامعلی حدّادعادل، محمّد دبیرمقدّم، حسن رضایی باغییدی، احمد سمیعی (گیلانی)، علیاشرف صادقی، کامران غانی، محمّدرضا نصیری سر دبیر: سید علاءالدین طباطبایی مدیر داخلی: زهرا دامیار فرهنگستان زبان و ادب فارسی کندستیر: (بال ۲۱۵۳۵۴۲۱

صندوق پستی: ۱۵۸۷۵-۶۳۹۴ تلفن: ۸۸۶۴۲۳۳۹-۴۸ دورنگار: ۸۸۶۴۲۵۰۰ پیامنگار: namehfarhangestan@gmail.com وبگاه: sum.apli.tr این نشریه در پایگاه اطلاعات علمی جهاد دانشگاهی به نشانی www.SID.ir شماره حساب مجله: ۲۱۰۹۱۹۰۱ بانک تجارت، شعبه نوآوران، کد ۴۰۰ دارای درجهٔ علمی و پژوهشی مصوّب وزارت علوم، تحقیقات و فناوری و نمایه شده در پایگاه استادی علوم جهان اسلام (ISC) و ایران ژورنال شاپ: ۱۰۲۵-۱۰۲۲

### راهنمای نگارش مقاله

ویژهنامهٔ شبهقاره مقالاتی را منتشر میکند که به مباحث مربوط به حوزهٔ شبهقاره در زمینهٔ زبان و ادب فارسی، فرهنگ، هنر، تاریخ، معرفی و بررسی اسناد، آرشیوها، شناسایی و احیای نسخههای خطی فارسی و معرفی آثار چاپی اختصاص یافته باشد.

مقالهای که به دفتر مجله ارسال میشود باید دربرگیرندهٔ نکات تازه و حاصل پژوهش نویسنده باشد؛ از این رو، نشریه از چاپ مقالههای مبتنی بر گردآوری و ترجمه معذور است. همچنین مقاله نباید پیش از این در جایی دیگر چاپ یا همزمان برای نشریهای دیگر ارسال شده باشد.

پذیرش اولیهٔ مقاله مشروط بر رعایت نکات «راهنمای نگارش مقاله»، و پذیرش نهایی و چاپ آن مشروط بر تأیید شورای داوران و اعمال نظر داوران از سوی نویسندهٔ مقاله و تأیید هیئت تحریریهٔ نشریه است. در هر صورت، نتیجه به نویسنده اعلام خواهد شد. مجله در رد، اصلاح و ویرایش مقالههای دریافتی، براساس ضوابط علمی و سیاستهای نشریه، آزاد است.

نکات ضروری در نگارش مقاله به شرح زیر است:

- رعایت اصول دستور خط مصوب فرهنگستان و مطابقت املایی کلمات با فرهنگ املایی خط فارسی ضروری است.
- مقاله در نرمافزار وُرد (Word) حروفنگاری و سپس نسخهٔ الکترونیکی، به همراه پی دی اف (pdf) آن، به پیامنگار مجله (J.subcontinent@persianacademy.ir) ارسال شود.
- عنوان مقاله و مشخصات کامل نویسنده یا نویسندگان (نام و نام خانوادگی، سمَت یا مرتبهٔ علمی، نام دانشگاه یا مؤسسه، نشانی، کد پستی، شمارهٔ تماس، دورنگار و پیامنگار) باید در صفحهای مجزا درج شود.
- مقاله باید شامل چکیدهٔ فارسی (۱۵۰-۲۰۰ کلمه)، انگلیسی و کلیدواژهها (۳ الی ۵ واژه) باشد.
  - چکیدهها (هریک دریک صفحه)، با ذکر عنوان مقاله، پیش از متن اصلی قرار بگیرند.
    - حجم مقاله حداکثر ۸۰۰۰ کلمه باشد.

- نقل قولهای کوتاه با گیومه و نقل قولهای بلند به صورت جدا از متن با تورفتگی راست (۱/۵)
   سانتیمتر) متمایز می شود.
- نامهای خارجی (اسامی خاص و اصطلاحات) در متن به فارسی نوشته شود و صورت لاتین آنها،
   در اولین موضع، در پانویس درج شود.
- عنوان کتابها، نشریات و دانشنامهها داخل متن به صورت مورب (ایرانیک/ ایتالیک) و عنوان مقالهها، شعرها، داستانها و نمایشنامهها «داخل گیومه» قرار گیرد.
- فقط منابع استفاده شده در متن تحقیق در فهرست منابع ارائه شوند. در پایان مقاله ابتدا منابع فارسی و عربی و سپس منابع لاتین (به ترتیب الفبایی) ذکر شوند.
- برای حفظ امانت، باید به پژوهشهایی که به ضرورت در مقاله استفاده شدهاند، ارجاع داده شود. ارجاع به منابع به شیوهٔ درونمتنی و داخل دو کمان و به این ترتیب باشد: (نام خانوادگی نویسنده: [شمارهٔ جلد/] شمارهٔ صفحه یا صفحات). ارجاع به منابع لاتین به خط لاتین درج شود. در صورتی که نام خانوادگی دو نویسنده مشابه بود، نام هر یک در ارجاع ذکر شود.
- در صورتی که از دو یا چند اثر یک نویسنده استفاده شده باشد، در منابع و ارجاعات، با قرار دادن شماره پس از نام نویسنده، آثار از هم متمایز می شود.
- اطلاعات کتاب شناختی منابع فارسی و لاتین، به تفکیک و به ترتیب حروف الفبا، در انتهای مقاله و با توجه به الگوهای زیر تنظیم شود:

 ۲. کتاب: نام خانوادگی، نام، عنوان کتاب، [به کوششِ.../ ترجمهٔ...]، ناشر، محل نشر، سال نشر.

اگر تعداد نویسندگان بیش از یک نفر باشد، ترتیب نام و نام خانوادگی تنها در مورد نویسندهٔ اول جابهجا می شود و نام و نام خانوادگی سایر نویسندگان بهترتیب بعد از واو عطف قرار می گیرد. در ضمن اگر تعداد نویسندگان بیش از ۳ نفر باشد، تنها نام نویسندهٔ اول می آید و پس از آن عبارت «و دیگران/ .et al» درج می شود.

۲. مقاله (در نشریه): نام خانوادگی، نام، «عنوان مقاله»، عنوان نشریه، [ترجمهٔ...]، دوره / سال، شمارهٔ نشریه، سال نشر، شمارهٔ صفحات.

۳. مقاله (در مجموعه مقالات یا دانشنامهها): نام خانوادگی، نام، «عنوان مقاله»، عنوان مجموعه یا دانشنامه، [به کوششِ.../ ویرایشِ...]، ناشر، محل نشر، سال نشر، شمارهٔ جلد.

## فهرست مطالب

| ٩    | همايون و شاہ طهماسب دکتر غلامعلی حدادعادل                                         | المحتج سرتقاله |  |
|------|-----------------------------------------------------------------------------------|----------------|--|
| ۱۹ ( | از کاروان هند (جستوجو در احوال و آثار آشوب مازندرانی و ضرورت تصحیح کلیات اشعار او | م<br>مقاله     |  |
|      | دکتر محمدتقی جهانی ـ دکتر علی گوزل اوز ـ دکتر نهاد دگرمانجی                       |                |  |
| 40   | سبکهای ایرانی در معماری معزّیان و خلجیان هند                                      |                |  |
|      | دکتر جواد نیستانی ـ فرشاد رحیمیان                                                 |                |  |
| ۷١   | علاءالدین اودهی و ترجیع بند او دکتر عباس بگ جانی ـ دکتر امید سروری                |                |  |
| ۹١   | جایگاه زنان در معماری عصر گورکانیان هند دکتر فریبا پات ـ مریم استاجی              |                |  |
| ۱۰۵  | آموزهٔ انسان کامل ابن عربی و تأثیر آن بر دعاوی میرزا غلام احمد قادیانی            |                |  |
|      | دکتر حمید کرمی پور ـ محمد کاظمی پور                                               |                |  |
| ۱۲۳  | اصطلاحات اداری و دیوانی در سیرالمتأخرین دکتر محمدرضا نصیری ـ بتول سپهر            |                |  |
| 101  | چهارباغ نسخهٔ خطی نویافتهٔ عصر تیموری هند دکتر کریم نجفیبرزگر                     |                |  |
| 180  | معرفي نسخهٔ خطي ديوان حافظ مكتوب به سال ۸۳۶ق                                      |                |  |
|      |                                                                                   |                |  |
| ۱۸۳  | تصحيح ترجمهٔ رسالهٔ التحفة المرسلة الى النّبى دكتر محمودرضا اسفنديار              |                |  |
| 519  | معرفي شكوفهزار سراج الدين خان آرزو                                                |                |  |
|      |                                                                                   |                |  |
| 229  | شاھنامە خواجەپيرى دكتر محمدرضا نصيرى                                              |                |  |
| 744  | 1                                                                                 |                |  |
| 749  |                                                                                   |                |  |
| 111  | همایش مؤد با و سلطان باملو                                                        |                |  |
| 700  | شکر هند سهیلا حبیبی                                                               | الحل سرزي تب   |  |
| 209  | د امنه و اهمیت منابع تاریخی میابا میا از میا                                      | <u></u> ,      |  |
| ۲۵۷  | سفینه لیلامژدهساری نصیرلو                                                         |                |  |
|      |                                                                                   |                |  |
| Abs  |                                                                                   |                |  |



# همایون و شاه طهماسب

غلامعلى حدادعادل\*

در حوالی قرنهای نهم و دهم قمری (پانزدهم و شانزدهم میلادی)، در مشرقزمین و در عالم اسلام، سه دولت بزرگ حکومت می کرده اند: امپراتوری عثمانی، پادشاهی صفوی، و حکومت گورکانیان در هند. این سه دولت بزرگ که هریک قلمرو وسیعی در اختیار داشتند و بسیار قدرتمند بودند، قدرتی کمابیش در حد یکدیگر داشتند؛ سه قدرت بزرگ همتراز در جهان اسلام که از هر قدرت دیگری در اروپا و در سرزمینهای دیگر قوی تر بودند. میان این سه قدرت، چندین قرن، رابطههای فرهنگی و سیاسی و اقتصادی و اجتماعی برقرار بود. یکی از این همکاریها، که در تاریخ کمنظیر و بسیار محل تأمل و تحقیق است، کمکی است که از جانب دولت صفوی به پادشاهی گورکانیان شده است. شاه طهماسب، دومین پادشاه صفوی، به همایون، دومین پادشاه گورکانیان شده است. او دوباره تاجوتختِ ازدست رفته را بهدست آورد.

ارتباط و همکاری میان صفویان و گورکانیان پیش از آمدن همایون به ایران نیز وجود

\* سخنرانی در همایش بین المللی همایون.

داشت. مؤسس سلسلهٔ گورکانیان، یعنی بابر، که خود از خراسان بزرگ به سمت هند رفته بوده، قبل از آنکه سلسلهٔ گورکانیان را در هند تأسیس کند، با شاه اسماعیل آشنایی و همکاری داشته است. میدانیم که شاه اسماعیل شیعهٔ غیرتمندی بوده و بابر شیعه نبوده؛ اما این هر دو یک دشمن مشترک در منطقه داشتند و آن ازبکها بودند. شاه اسماعیل و بابر در جنگ با ازبکها با یکدیگر همکاری کردند که منجر به استقرار بابر در تخت قبلیاش نشد؛ اما منشأ اثرهایی بود. این همکاری تا به حدّی بود که نوشتهاند زمانی که خواهر بابر (یعنی عمهٔ همایون) به دست ازبکها اسیر میشود، شاه اسماعیل پس از شکست ازبکها وی را نجات میدهد و به برادرش برمیگرداند. این روابط دوستانه بین این دو سرسلسله زمینهٔ اتفاقی میشود که امروز مورد بحث ماست. علاوه بر این، همایون همسری ایرانی، فارسیزبان و شیعه به نام حمیدهبیگم (حمیدهبانو) داشته که به وی لقب «مریممکانی» داده بودند و او را از اولاد شیخ احمد جام (ژندهپیل) دانستهاند. این زبان، هم علاقه و هم تسلط داشته است. همایون دیوان شعری دارد که از اسعار آن میتوان پی به این تسلط برد.

حکومت بابر چند سال بیشتر طول نکشید. هنوز پایههای حکومتی گورکانیان محکم نشده بود که او از دنیا رفت. پس از او سلطنت به پسرش همایون رسید، که در آن زمان جوان بود و تجربهٔ کافی نداشت. همایون گرفتار کشمکشهای داخلی میشود. او از دو سو دچار چالش شده بود؛ هم از درون خانوادهٔ سلطنتی (برادران رقیبش) و هم از رقبایی که بازماندگان سلسلهٔ لودی قبل از گورکانیان بودند. رقیبان داخلی و خارجی با همایون میجنگیدند و همین جنگها پایههای حکومت گورکانیان را متزلزل کرده بود. همایون مرکز حکومتی بابر بود، عقبنشینی کرد؛ اما کابل و قندهار را هم از دست داد. او از هر مرکز حکومتی بابر بود، عقبنشینی کرد؛ اما کابل و قندهار را هم از دست داد. او از هر مو که گرفتار شد شکست خورد. در یکی از جنگها بسیاری از سربازان و سردارانش در رودخانهٔ گنگ غرق شدند و اگر به همّت فردی سقّا نجات نمییافت خود او نیز هلاک شده بود. برای همایون راهی جز این نمانده بود که از افغانستان امروز به سیستان برود و به شاه طهماسب پناهنده شود. شخصیتهای همراه همایون عامل ارتباط او با شاه

طهماسب بودند. تعداد همراهان او را بعضی ۳۰ نفر نوشتهاند و بعضی ۴۲ نفر، که بههرحال بسیار اندک است.

همایون بعد از اینکه به سیستان وارد شد نامهای به شاه طهماسب نوشت که در اسناد تاریخی این دوره موجود است. شاه طهماسب از این تصمیم بسیار خوشحال شد و استقبال کرد. مهمتر از آن، به فرمان وی دستورالعملی مفصل در حد یک کتابچه تهیه شد و به علیقلیخان تکلو، حاکم هرات، سپرده شد و او مأموریت یافت که با اعزاز تمام به استقبال این پادشاه برود، از او پذیرایی کند و وی را به قزوین برساند. این دستورالعمل، که آیین تشریفات استقبال یک سلطان از سلطان دیگر است، یکی از اسناد کهن تشریفات (پروتکل) در روابط دیپلماسی میان مقامات بلندپایهٔ کشورهاست و بهنظر می سد که، در تاریخ ما، شاید سند باشد. این سند از حیث روابط دیپلماتیک بین کشورها ارزش آموزشی هم دارد، چندان که اگر بر دانشکدهٔ روابط بین الملل بخواهند سابقهٔ تشریفات را تدریس کنند، این سند میتواند می استد، این مناد از منظان وقتی می گوید فرزند خودش (یعنی شاهزادهٔ ۱۰ ساله) را به نشانهٔ بخشی از کتابی درسی باشد. در این سند، به ریزترین نکات و دقیقترین ظرایف هم توجه شده است؛ به طور مثال، وقتی می گوید فرزند خودش (یعنی شاهزادهٔ ۱۰ ساله) را به نشانهٔ احترام باید ملازم همایون کنند، به دقت تعیین می کند که او را چگونه بر اسب بنشانند و وی پرگونه ملتزم رکاب همایون کنند، تا دان حد که حتی تصریح می کند نباید سر اسب او از گردن اسب همایون جلوتر بیفتر.

بههرحال، با چنین تشریفاتی همایون را از سیستان به هرات میبرند. در هرات همهٔ شهر را به استقبال او میآورند. زن و مرد و پیر و جوان همه به استقبال سلطان هند میروند و از او کاملاً در سطح یک سلطان مقتدر استقبال میکنند. برای اینکه نشانهای از مهماننوازی شاه طهماسب و ایرانیان آشکار شود، خوب است بخشی کوتاه از این آییننامهٔ مفصل تشریفات نقل شود:

«فرمان همایون، شرفِ نفاذ یافت که ایالت پناه شوکت دستگاه، شمساً للایالة و الاقبال محمدخان شرف الدین اغلی تکلو لَلِهٔ <sup>۱</sup> فرزند ارجمند ارشد و حاکم دارالسلطنهٔ هرات و میر

۱. هرات در آن زمان دارالسلطنه و ولیعهدنشین بوده و علیقلیخان حاکم هرات و للهٔ شاهزادهٔ صفوی، فرزنـد شـاه طهماسب، بوده است.

دیوان به انواع اعطاف و الطاف شاهی سرافراز گشته، بداند که... به دستوری که در این نشان مذکور شده فصل به فصل و روز به روز عمل نموده، از مضمون مطاع تخلف ننماید و یانصد کس از مردم عاقل روزگاردیده که یک اسب کتل و استر رکاب و یراق درخور آن داشته باشد تعیین نماید که به استقبال آن یادشاه صاحباقبال رفته، با صد رأس اسب بدو که از درگاه معلی مع زین طلا بهجهت آن حضرت فرستاده شد و آن ایالتیناه نیز از طوایل خود شش رأس اسب بدو آسودهٔ خوشرنگ قویجثه که لایق سواری آن شهسوار معرکهٔ دولت و کامکاری بوده باشد انتخاب نموده، و زینهای لاجوردی منقّش با عبایههای زَربفت و زَردوز که لایق اسبان سواری آن یادشاه جمجاه باشد بر بالای اسبان مذکور نهاده، هر اسب را به دو ملازم خود داده، روانه گرداند... و موازی چهارصد ثوب مخملی و اطلس فرنگی و یزدی مرسل گشت که یکصد و بیست جامه جهت خاصهٔ آن حضرت است. تتمّه جهت ملازمان ركابِ ظفرْانتسابِ آن كامياب و غاليچهٔ مخمل دوخوابهٔ طلاباف نمدتکیهٔ کرکی اَستر اطلس و سه زوج قالین دوازدهزَرعی کوشکانی خوش قُماش و دوازده چادرقرمزی سبز و سفید فرستاده شد به طریق احسن رساند و روز اشربهٔ لذیذ و لطیف سربهراه آنموده با نانهای سفید که با روغن و شیر خمیر کرده باشند و رازیانه و خشخاش داشته باشد مکمّل نموده جهت آن حضرت می فرستاده باشد و جهت مقرّبان مجلس عالی و دیگر ملازمان، فرداً فرداً، ارسال می نموده باشد. و آنچنان قرار دهد که فردا در منزل و مقامی که نزول نمایند امروز چادرهای بهصفا لطیف و سفید و منقّش و سایهبانهای اطلس و مخمل و رکابخانه و مطبخ و جمیع کارخانههای ایشان را مرتب ساخته و نصب نمایند که، در هر کارخانه<sup>†</sup> ضروری آن مهیا باشد. چون به ایشان به دولت و اقبال نزول فرمایند، شربت گلاب و آبلیموی خوش طعم ساخته و به برف و یخ سرد کرده، بکشند؛ و بعد از شربت، مربّاهای سیب مشکان شهدی و هندوانه و انگور و غیره را با نانهای سفید به دستوری که مقرّر شده حاضر سازند و سعی کنند که اشربه، تمامی، در نظر آن سلطنتیناه دارند و گلاب و عنبر اشهب داخل نمایند و هر روز یانصد طبق

۱. با همین املا. ۲ ۲. مخمل دوخوابه = مخمل دورویه. ۳. یعنی آماده.

۴. کارخانه در دورهٔ صفوی، به کارگاههای وابسته به بیوتات سلطنتی و بهویژه به آشپزخانهٔ سلطنتی اطلاق میشده است.

طعامِ ألوان با اشربه مقرّر دارد كه مي كشيده باشند».

این مطالب که نقل شد به اندازهٔ نصف صفحه از یک دستورالعمل حدوداً هشتصفحهای است که تماماً به همین شکل است.

مدتی بعد، همایون از هرات به مشهد رفت و در نامهٔ مجددی از شاه طهماسب اجازه خواست که عرض ارادتی به پیشگاه حضرت امام رضا<sup>(ع)</sup> بکند. در این سفر، بر مزار شیخ جام هم حاضر شد و بر یک قطعهٔ مرمری که هنوز در بقعهٔ شیخ احمد جام موجود است عبارتی به فارسی با ذکر تاریخ (ظاهراً ۹۵۱) بدین صورت نوشت: «تهیدستِ وادیِ سرگردانی». همان مشهد را زیارت کرد و در مسیر خود از نیشابور و سبزوار و دامغان و سمنان عبور کرد و در راه هم هرجا زیارتگاه و بقعهای از مشایخ بود (ازجمله مزار بایزید بسطامی) زیارت کرد و به سمت قزوین رفت. شاه طهماسب در زمان ورود همایون در قزوین نبوده و در آنجا نیز تشریفات ویژه ای برای دیدار دو پادشاه و استقبال از همایون مهماسب رفت. در آنجا نیز تشریفات ویژه ای برای دیدار دو پادشاه و استقبال از همایون مورت گرفت. شاه طهماسب ابتدا دو برادر خود، بهرام میرزا و سام میرزا، را فرستاد و بعد مهمانیها و مذاکرات آغاز شد.

شاه طهماسب در پایان حضور همایون در قزوین در حقّ همایون تصمیم مهمی می گیرد و خدمت بزرگی به همایون می کند که اوج حمایت او از همایون است. وی دوازده هزار سپاهیِ قزلباشِ آماده به جنگ را با وی همراه می سازد تا به کمک آنان تاجوتختش را بازپس گیرد. همایونی که با ۳۰–۴۰ نفر به ایران آمده بود با ۱۲ هزار مرد جنگی به کابل و هند برمی گردد. شاه طهماسب فرزند جوانش، مراد میرزا، را هم با این لشکر همراه می کند و یکی از سرداران لایق سپاه خود را نیز به فرماندهی آن می گمارد و این لشکر عاقبت کابل و قندهار را فتح می کند.

همایون پس از دست یافتن به سلطنت در حدود ۱۰ سال در این منطقه مستقر می شود و پایههای قدرت خود را تحکیم می کند و سپس متوجه شمال هند امروز می شود و به دهلی می رود و سلطنت گورکانیان را در مقرّ اصلی آن، یعنی دهلی، مستقر می کند و چنین می شود که این سلسله تثبیت می شود و دوام پیدا می کند.

پیداست که شاه طهماسب برای این یاری و همکاری اهدافی داشته است. او، که شیعهای معتقد بوده، دوست میداشته است که از این فرصت برای گسترش تشیع استفاده کند؛ اما در میان درباریان و مشاوران او متعصبانی هم بودهاند که شاه طهماسب را از حمایت همایون منع میکردهاند و از او میخواستهاند که به پادشاه سنّی کمک نکند و معتقد بودند که میشود از ضعف این سلسله استفاده کرد و به کابل و قندهار لشکر کشید و آنجا را تصرّف کرد.

به هر حال، این ماجرای واقعی و تاریخی، که به افسانه های حماسی و عیاری و پهلوانی شبیه است، رخداد بزرگی است که از جهات مختلف اهمیت دارد و نیازمند بررسی های دقیق است و نکات مهمی دارد که در تحقیقات تاریخی باید بر سر آن ها درنگ و تأمل شود. این اتفاق سه سرفصل کلّی دارد که باید درباب هریک جداگانه تحقیق شود: اصل پناهندگی، شکل و میزان کمک شاه طهماسب، و آثار و نتایج آن کمک. ثانیاً اهمیت تصمیم شاه طهماسب باید به درستی و دقت ارزیابی شود. قطعاً اگر شاه طهماسب به همایون کمک نمی کرد، سلسلهٔ گورکانیان منقرض شده بود و شیرشاه افغان در غیاب همایون بر هند مسلط می شد و سلسله ای به نام گورکانیان در هند باقی نمی ماند. مسلّم است که دوام و بقای گورکانیان نتیجهٔ کمک شاه طهماسب بوده و می دانیم که دوران

باید دانست که شاه طهماسب در اتخاذ این تصمیم چه محاسبات و انگیزهای داشته است. مسلّماً یکی از انگیزههای وی نشان دادن قدرت دولت صفوی بوده است. پادشاه دولتی قدرتمند از کشوری بزرگ مانند هند، به شاه طهماسب پناه آورده بوده است. این پناهندگی برای شاه طهماسب خیلی عزّت میآورده و برگرداندنِ همایون به قدرت برهان قاطعی در اثبات اقتدار دولت صفوی بوده است.

دیگر اینکه، همانطور که پیشتر هم اشاره شد، شاه طهماسب میخواسته از این طریق تشیع را در هند ترویج کند که این کار هم بیتوفیق و بینتیجه نماند. بهجز گورکانیان، صفویه حدود ۲۰۰ سال نیز از قطبشاهیان در دکن پشتیبانی کردند که خود شیعه و حامی تشیع بودند. درواقع، بهتعبیر سیاسی امروز، دولتهای دکن عمق استراتژیک دولت صفوی داخل هند بودند.

نکتهٔ دیگری که آن هم اهمیت دارد این است که بعد از این واقعه باب انواع روابط (سیاسی، اقتصادی، فرهنگی، و اجتماعی) میان ایران و هند باز شد و نفوذ ایران در هند افزایش پیدا کرد.

پیش تر اشاره کردیم که شخصیتهایی، در کنار همایون، عامل ارتباط وی با شاه طهماسب بودند و بعضی از آنان چندان مهم و مؤثرند که نمی توان آنها را نادیده گرفت. مهم ترین مشوّق همایون در آمدن به ایران و عامل تلطیف روابط او و شاه طهماسب، بیرامخان بوده که می توان گفت نقش اوّل را در این ماجرا داشته است. بیرامخان، فاضل و ادیب ایرانی شیعه و ظاهراً از اولاد خواجه عبیدالله احرار بوده که در دستگاه همایون جایگاه سیاستمدار و جنگجو و مدیر را داشته است. شاه طهماسب به او احترام بسیار می گذاشته و او هم سعی می کرده که توازن را در ارتباط میان شاه طهماسب و مخدوم خود، همایون، رعایت کند. شاه طهماسب به همایون پیشنهاد می کند که به بیرامبیگ لقب خانی بدهد و همایون او را از بیگی به خانی ارتقا می دهد و بیرامخان می شود. بعدها بیرامخان به اندازهای مقرّب و محترم می شود که لقب خانخانان می گیرد. بیرامخان بعد از بازگشت همایون به کابل و قندهار نیز در پیروزیهای او مؤثر بوده است. همایون وقتی که از

همایون بعد از برگشت به دهلی در حدود ۴۸سالگی بر اثر حادثهای از دنیا میرود و مجال چندانی برای سلطنت در دهلی نمییابد (مورّخان نوشتهاند که ظاهراً از پلکان سنگی کتابخانهٔ داخل قصر سقوط می کند). پس از او، سلطنت به پسرش، اکبر، میرسد و بایرامخان یا خانخانان شخص اوّل دستگاه اکبر میشود، تا آنجا که اکبر او را خانبابا صدا می کرده؛ زیرا بیرامخان درواقع حق پدری بر گردن اکبر داشته است. بیرامخان فرزندی داشته که او نیز در دستگاه گورکانیان همانند پدر خود صاحب قدرت و نفوذ میشود و شهرت و اقتداری بیشتر از بیرامخان پیدا می کند: عبدالرحیم خانخانان. او نیز، مانند پدر، مردی ذوفنون و باکفایت بوده و بهتدریج به یکی از ارکان مهم حکومت اکبر و سلطنت گورکانیان تبدیل میشود.

شخصیت مؤثر دیگری که باید از او نام برده شود خواهر شاه طهماسب، سلطانه بیگم، است. این خواهر که مورد احترام برادر بوده، سعی می کرده جلوی فتنهانگیزی کسانی را

که می خواستند شاه طهماسب را به همایون بدبین کنند بگیرد.

در این واقعهٔ مهم، زبان فارسی زبان مشترک هر دو طرف و مهمترین ابزار ارتباط بوده است. برای اینکه بدانید فارسیدانی و فارسیزبانی بیرامخان و همایون در چه سطحی بوده، به دو رباعی از این دو توجه کنید. وقتی بیرامخان در قندهار بوده، همایون این رباعی را خطاب به بیرامخان می گوید:

| چون طبع لطيف خويشتن موزوني     | ای آن که انیس خاطر محزونی              |
|--------------------------------|----------------------------------------|
| آیا تو به یادِ منِ محزون چونی؟ | بییاد تو من نیاَم زمانی غافل،          |
|                                | بیرامخان هم در پاسخ جواب میدهد:        |
| از هرچه تو را وصف کنم افزونی   | ای آنکه به ذات سایهٔ بیچونی            |
| چون میپرسی که: در فراقم چونی؟  | چون میدانی که بیتو چون میگذرد،         |
|                                | از دیگر اشعار بیرامخان یکی هم این است: |
| ما را به زبان قلمی یاد نکردی   | حرفی ننوشتی دل ما شاد نکردی            |
| وبرانهٔ ما بود که آباد نکردی   | آباد شد از لطف تو صد خانهٔ ویران       |

این اشعار بهخوبی حکایت از تسلط پادشاهان و دولتمردان هند بر زبان فارسی دارد. شیعه بودن (و شیعهٔ غیور بودنِ) بیرامخان هم از اشعار وی معلوم میشود. بیت زیر مطلع قصیدهای است در منقبت امیرالمؤمنین حضرت علی<sup>(ع)</sup> که بیرامخان سروده است:

شهی که بگذرد از نُه سپهر افسر او اگر غلام علی نیست، خاک بر سر او این اشعار را هم همایون در نامهای که به شاه طهماسب نوشته، در وصف حال خود، گفته است:

خسروا عمریست تا عنقای عالیهمّتم، قلّهٔ قاف قناعت را نشیمن کرده است روزگار سفلهٔ گندمنمای جوفروش طوطی طبع مرا قانع به ارزن کرده است دشمنم شیرست و عمری پشت بر من کرده بود حالیا، از روی خصمی، روی در من کرده است التماس، از شاه، آن دارم که با مخلص کند آنچه با سلمان علی در دشت ارژن کرده است که اشاره ای است به روایتی که در میان شیعیان معروف بوده و برطبق آن سلمان در

دشت ارژن گرفتار شیر شده بوده و امیرالمؤمنین<sup>(ع)</sup> آنجا حاضر شده و سلمان را نجات داده است. همایون به شاه طهماسب می گوید دشمن من شیر است (و می دانیم که نام خصم

اصلی او «شیر»خان افغان بوده است) و انتظار دارم کاری که حضرت علی با سلمان کرد تو با من بکنی. سطح زباندانی و ادبدوستی این پادشاهان چنین بوده است. در یک کلام، باید گفت اگر زبان فارسی نبود بسیار بعید بود چنین ماجرایی اتفاق بیفتد.

نکتهٔ دیگری که باید بدان توجّه کرد آثار و نتایج این اتّحاد و یاری است. اینکه این سفر چه آثاری داشته، چه کسانی از ایران همراه همایون یا پس از قدرت یافتن او به هند رفته اند (نقاشان، خطاطان، شاعران، ریاضیدانان، طبیبان و...) موضوع مهمی است که باید مورد تحقیق واقع شود. درواقع، این اتفاق مقدمهٔ حضور چشمگیر و مؤثّر ایرانیان در دربار اکبر شده است. اگر می بینیم در دربار اکبر ۳۰۰ شاعر فارسیزبان حضور داشته اند، پایه های این نفوذ فراگیر ادب و فرهنگ در دوران همایون ریخته شده و این یکی از نتایج پناهندگی اوست. تأکید می کنیم که، هرچند دربارهٔ پناهندگی همایون به دربار صفوی تحقیقاتی هم شده است، این موضوع حقّاً جای مطالعه و تحقیق بیشتر دارد و منطقی است که کتابی مفصّل با همکاری مشترک ایران و هند دربارهٔ این واقعه نوشته شود. هندیها ما را از منابع هندی که در اختیار ما نیست مطّلع کنند، ما هم منابع فارسی را در اختیار آنها قرار دهیم. روایت هندیان از این ماجرا در کنار روایت ایرانیان از آن میتواند تصویری واقعی تر از حقیقت را به دست دهد. چنین کتابی میتواند سند همکاری افتخارآمیز دو کشور در ۵۰۰ سال گذشته باشد و همین کتاب میتواند مبنای تهیهٔ فیلم سینمایی یا مجموعهٔ تلویزیونی فاخر و باشکوه شود که نشان دهد دو تمدن هند و ایران ریشههایی عمیق دارند و در طول تاریخ

باری، مشترکات فرهنگی و تاریخی میان ایران و هند بهقدری است که فرهنگستان معتقد است میتوان همهساله راجع به یک موضوع مهم چنین مجلسی و حتی بزرگتر از این مجلس برپا کرد و نتایج تحقیقات محققان را عرضه کرد.



تاریخ دریافت: ۹۷/۱۲/۲۰ ۹۸/۰۴/۵ تاریخ پذیرش: ۹۸/۰۴/۵ (صفحهٔ ۱۹–۴۳)

# از کاروان هند'

جستوجو در احوال و آثار آشوب مازندرانی و ضرورت تصحیح کلیات اشعار او

دکتر محمدتقی جهانی ؓ ۔ دکتر علی گوزل اوز ؓ ؓ ۔ دکتر نهاد دگرمانجی ؓ ؓ

#### چکیدہ

ملامحمدحسین آشوب مازندرانی از شعرایی است که به هند رفت و در آنجا ملازم ظفرخان احسن تربتی و رفیق ابراهیمخان بود. او بخش اعظم عمر خود را در شهرهای مختلف هند سپری کرد و عاقبت در آگره وفات یافت. کلیات اشعار او شامل قصاید و مقطعات، غزلیات و رباعیات است. تنها نسخهٔ این اثر در کتابخانهٔ نورعثمانیهٔ ترکیه نگهداری میشود. با تتبّع و تحقیق در کلیات اشعار او مشخص شد که او از جملهٔ گروه اوّل از شاعران سبک هندی (شاعرانی که تداومدهندهٔ سنّت شاعران پیشین بودند) است و در سرودن اشعار خود از شاعران سبک خراسانی و عراقی بسیار تأثیر گرفته است.

در این مقاله علاوه بر معرفی آشوب مازندرانی به بررسی و تحلیل کلیات او و استخراج شاخصههای زبانی، فکری و ادبی او پرداختهایم تا جایگاه این شاعر در میان شاعران این سبک مشخّص گردد. **کلیدواژهها:** شعر قرن یازدهم، سبک هندی، آشوب مازندرانی، تصحیح نسخه.

۱. برگرفته از نام کتاب استاد گلچین معانی است.

\* عضو هیئتعلمی گروه زبان و ادبیات فارسی دانشگاه ایلام (نویسندهٔ مسئول). m.jahani@ilam.ac.ir \*\* عضو هیئتعلمی گروه زبان و ادبیّات فارسی دانشگاه استانبول. nihat.degirmenci@istanbul.edu.tr \*\*\* عضو هیئتعلمی گروه زبان و ادبیات فارسی دانشگاه استانبول.

مقدمه

ظهور صفویان و رویکرد مذهبی آنان، شرایط جدیدی در ایران بهوجود آورد که کوچ بسیاری از شاعران به هند از نتایج آن بود. «بداؤنی قریب ۱۷۰ نفر را می شمارد که اکثر آنها، اگرچه در هندوستان متولّد شده بودند ولی ایرانی الاصل بودند، شبلی ۵۱ نفر را اسم میبرد که در عهد اکبر از ایران به هند آمدند و در دربار راه یافتند» (براون، ص۱۷۵). علاوه بر این، برخی از پژوهشگران تعداد دیگری برای این مهاجران ذکر کرده اند. زرین کوب در بیان دلایل این مهاجرت گسترده می نویسد:

«در عصر صفویه چون طبقهٔ مدّاحان و ادبای رسمی جای خود را به صوفیان ولایت شعار داد، شعر هم جز در آنچه میتوانست خادم مذهب و مروّج سیاست حکومت باشد، نقش قابل ملاحظهای نیافت و در نزد طبقات عامه وسیلهای برای اقامهٔ مراسم سوگواری محرم و نشر مناقب و مراثی ائمهٔ هدی گشت و ورای آن در تبیین عشق و عاشقیهای معمول عامه و در حدّ فرهنگ و زبان و آداب و رسوم آنها محدود ماند و بدین گونه در خطّ تازه ای افتاد» (زرین کوب، ص۳۴۹).

گلچینمعانی به دلایل دیگری برای این مهاجرت اشاره کرده است:

«رفتن این گروه به شبهقاره اعم از دکن ثلاثه (احمدنگر، گلکنده، بیجاپور) و هند مغول (قلمرو تیموریان) و نقاط دیگر چون کشمیر در عهد چکان و سند در زمان جامان و ارغونیان، چنان که در شرح احوالشان آمده است، نه از بیتوجَهی شاهان صفوی به شعر و شاعری بوده، بلکه علل و جهات دیگری داشته است، از قبیل خروج شاه اسماعیل ثانی و قتلعام شاهزادگان که مروّج شعر و مربی شاعران بودند، فتنههای پیاپی اوزبکان، هجوم عساکر روم بهدفعات، دعوت شاهان هند از ایشان، همراهی سفیران ایران، رنجش و ناخرسندی و گریز از تهمت مذهبی، قلع و قمع سران طایفهٔ خود در عهد شاه میاس اوّل (لر، ترکمان، تکلّو، افشار) آزردگی از خویشان یا همشهریان، درویشی و قلندری، پیوستن به آشنایان و بستگان خود که در آن سامان مقام و منصبی داشتند، سفارت، تجارت، سیاحت، عیّاشی و خوشگذرانی، ناسازگاری روزگار، پیدا کردن کار، راه یافتن به دربار. گذشته از اینها مردم هند به خصوص آنان که با ایرانیان اتّحاد مذهب و اشتراک زبان داشتند، ایشان را ارج مینهادند» (گلچین معانی، ص ینج).

آشوب مازندرانی نیز از زمرهٔ این مهاجران بود که به سرزمین هندوستان رفت و در آنجا مانند همشهری معاصر خود، طالب آملی، ساکن شد و در همانجا هم درگذشت. این شاعران در ابتدا مقلّدان و ادامهدهندگان سنّتهای شعری پیشینیان خود بودند؛ ولی با

گذر زمان طرز نویی در شعر بهوجود آوردند که به سبک هندی معروف گشت.

### ۱. بیان مسئله و تبیین اهداف

کثرت شاعران مهاجر به هند و پراکندگی و دور بودن آنان از ایران، موجب گردیده که بسیاری از آثار آنها گمنام و غیر قابل دسترس بماند. کلیات آشوب مازندرانی که مجموعهای نفیس و از گنجینههای نسخ خطّی ایران میباشد ازجملهٔ این آثار است. نگهداری این نسخهٔ خطّی در خارج از ایران (کتابخانهٔ نورعثمانیهٔ ترکیه) و گمنام بودن شاعر سبب گردیده تا کنون این اثر تصحیح انتقادی نشود. به همین دلیل برآن شدیم با تصحیح این اثر ارزشمند در احیای یک اثر درخور و تبیین بهتر سیر تحوّلات سبکی نظم فارسی گامی برداریم. در این پژوهش به دنبال یافتن پاسخ سؤالات زیر هستیم: ۱. ویژگیهای زبانی، ادبی و فکری کلیات اشعار آشوب چیست؟ ۲. محتوا و موضوعات طرحشده در کلیات آشوب کدام است؟

### ۲. پیشینهٔ تحقیق

همان گونه که ذکر شد، گمنامی شاعر و در دسترس نبودن کلیات اشعار او موجب شده، آشوب مازندرانی از دید بسیاری از پژوهشگران بهدور بماند؛ ولی با وجود این، در منابع گوناگونی نظیر تذکرهٔ نصرآبادی، صبح گلشن، صحف ابراهیم، کاروان هند، فرهنگ سخنوران و الذریعه، مختصراً معرفی شده است. طاهری شهاب نیز در مقالهای کوتاه این شاعر را معرفی کرده است. علاوه بر این، سیّد رضا باقریان موحّد در مقالهای با عنوان «استقبال آشوب از قصیدهٔ شینیهٔ خاقانی» به معرّفی مختصر آشوب پرداخته و در ادامه، قصیدهٔ پنج مطلعی «شاهد الافکار» آشوب را آورده است. در دانشنامهٔ ادب فارسی (ج<sup>۹</sup>، ادب فارسی در شبهقاره) مدخلی در معرفی آشوب مازندرانی وجود دارد.

**۳. نام و نسب شاعر** آشوب در آغاز مثنوی اعجاز البیان به نام خود این *گ*ونه اشاره کرده است: «سبحان الله با

این کساد بازاری نمیدانم گرمی کدام سودا این غریب محجوب، محمدحسین آشوب را بر این داشت که در جواب مجمع البحرین... بهجهت متابعت جرئت نموده نماید» (آشوب، (۷۰) تذکرهنویسان نیز بهاجماع نام او را محمدحسین دانستهاند (آرزو، ج۱، ص۱۴۹؛ نقش علی، ص۴؛ عاشقی عظیمآبادی، ج۱، ص۱۱۱؛ گوپاموی، ص۸؛ غنی موفرخآبادی، ص۲).

او «فرزند ارشد ملا صالح مازندرانی و برادر سعید اشرف است» (خلیل، ج۱، ص۲۱۶). عاشقی عظیمآبادی (ج۱، ص۱۱۱) او را از اکابرزادههای صفوینژاد ایرانی دانسته است.

### ۴. تخلّص آشوب

ملا محمدحسین مازندرانی متخلّص به «آشوب» بوده و اکثر تذکرهنویسان در ذکر شرح حال او با همین تخلّص او را معرفی کردهاند (نک: عاشقی عظیمآبادی، ج۱، ص۱۱۱؛ نصرآبادی، ص۳۰۹؛ گوپاموی، ص۸۳؛ رحم علیخان، ص۱۱۹).

در فرهنگ سخنوران چندین شاعر با تخلّص آشوب معرفی شدهاند: آشوب ایروانی (۱۳ق)، آشوب تبریزی (۱۳۳۷ق)، آشوب دیلمقانی (۱۳ق)، آشوب شاهجهان آبادی (۱۱۹۹ق)، آشوب طهرانی (۱۳ق)، آشوب نطنزی (۱۰ق) و آشوب همدانی (۱۱ق) (خیامپور، ج۱، ص۸).

طاهری شهاب در مقاله ای دربارهٔ آشوب، با آوردن ۱۲ غزل و رباعی که به تخلّص «آشوب» ختم شده، چنین استنباط کرده که این قصاید از ملامحمد حسین مازندرانی متخلّص به آشوب است (طاهری شهاب ۱، ص ۳۰)؛ ولی بعداً متوجّه خطای خود شده و در اصلاح آن چنین نوشته است: «در دیوان طالب غزلیاتی موجود است که به تخلّص آشوب می باشد. نویسنده در بدو امر تصوّر می نمود که این غزلیات متعلّق به ملاحسین آشوب مازندرانی از معاصران طالب است که کاتبین دیوان طالب آن را وارد در مسوّدهٔ اشعار طالب کرده اند و یا آنکه خود طالب آن ها را از لحاظ همولایتی بودن با آشوب در دفاتر شعری خود ثبت [کرده] و بعداً کاتبین اشعار او این غزلیات را در دیوانش گنجانیده اند؛

۱. تمام ارجاعات این مقاله به آثار آشوب، به تنها نسخهٔ خطبی موجود از کلیات آشوب مازندرانی در کتابخانهٔ نورعثمانیهٔ ترکیه به شمارهٔ ۳۶۵۷/۴۱۸۰ برمی گردد.

داشته بودند تذکّر دادند که آشوب همان طالب است؛ زیرا وی در جوانی این تخلّص را داشته و حتّی در دوران پختگی طبع هم این کلمه را رها نکرده و در آثار خود آن را بهکار برده است:

همان آشوب سودا گیرد از ذوق سرم طالب اگر صد مغز عقلم پنبهٔ داغ جنون گردد» (طاهری شهاب۲، چهل و هشت)

۵. تاریخ ولادت، زادگاه و وفات تاریخ ولادت آشوب دقیقاً معلوم نیست و در تذکرههای موجود اشاره ای به آن نشده است. او در مازندران، قریهٔ سورک، که در ۱۵ کیلومتری شرقی شهر ساری است، به دنیا آمد (آقابزرگ تهرانی، ج۲، ص۸؛ طاهریشهاب۱، ص۳۰) در کلیات اشعار بارها از زادگاه خود و دلبستگی به آن سخن گفته است:

(آشوب، ۲۱)

در تاریخ وفات آشوب نیز اختلاف نظر وجود دارد. غنی موفرخ آبادی (ص۱) وفات او را به سال ۱۰۹۹ق در هند و گلچینمعانی (ج۱، ص۳) سال ۱۰۶۷ق و در شهر آگرهٔ هند ذکر کردهاند. گوپاموی (ص ۸۳) سال وفات او را اواخر سدهٔ یازدهم دانسته است.

# ۶. سفرها و سوانح زندگی شاعر

### ۱-۶. سفرها

آشوب پس از گذراندن تحصیلات مقدّماتی برای تکمیل معلومات خود به اصفهان رفت و «چون روی رفاهیّت از هیچ طرفی ندید و مشوّقی نجست رخت سفر به جانب هند بربست» (طاهریشهاب۱، ص۳۰) و در آنجا به خدمت ظفرخان احسن تربتی درآمد و از ملازمان او شد. بعد از رحلت خان مذکور به ایران برگشت (راشدی، ص۲۶) و سپس بار دیگر راهی هند شد و تا پایان عمر در آنجا بود (خلیل، ج۱، ص۱۱۴؛ گوپاموی، ص۸۴؛ سید علی حسنخان بهوپالی، ص۶؛ نقش علی، ص۴).

۷. خلق و خوی شاعر

آشوب، مهاجرت به هند را اجباری و از روی ناچاری دانسته و بارها از این کوچ اظهار ناخرسندی کرده است: به اضطرار شدم دور از در توولیک به اشک دشتنورد و به آه گردونسا (آشوب، ۴۵؛ نیز نک همو، ۲۸، ۴۴، ۸۵) از اشعار آشوب چنین برمیآید که در هندوستان به شهرهای مختلفی چون پیشاور، مولتان، دهلی و پنجاب رفته است: آشوب مخلص توست در هر کجا که باشد گر دهلوست و لاهور ور کابلست و کشمیر (همو، ۵۵؛نیز نک: همو، ۲۴).

با وجود اینکه مهاجرت آشوب به هند به اجبار بوده؛ ولی او در هند قدر و منزلت داشته است:

(همو، ۷۰)

امّا گاهی ابنای روزگار او را آزرده خاطر کرده او نیز زبان به مذمت آنان و شهر و دیارشان گشوده است:

(همو، ۵۷؛نیز نک: ۳۱، ۴۸)

(همو، ۲۷)

در تذکرهها به ویژگیهای اخلاقی این شاعر کمتر اشاره شده است. از او بهعنوان «سیدی نیکنهاد» یاد شده (سید علی حسنخان بهوپالی، ص۶) و خان آرزو (ج۱، ص۱۴۹) نیز او را

«خوش طبیعت و خوش فکر» دانسته است. مؤلّف صحف ابراهیم دراین باره چنین نوشته است: «گویند شرمی در غایت افراط داشت چنان چه در وقت خواندن شعر عرق می کرد» (خلیل، ج۱، ص۲۱۶).

از اشعار آشوب چنین برمی آید که او با هر گروهی سر سازش داشته و علی رغم آنکه گاهی از اطرافیان رنجیده خاطر گشته (آشوب، ۳۱، ۴۸، ۵۷)، ولی باز بر شیوهٔ مصالحه و مسامحه تأکیده کرده و دیگران را به این روش فراخوانده است:

مشرب آشوب گیر و صلح کل را پیشـه سـاز بـزم و مسـجد را اذان و نالـهٔ طنبـور بـاش

(همو، ص۴۹)

آشوب به بلندطبعی و استغنای خود بالیده است. گویی او در بیان این خصیصه، از خاقانی الهام گرفته است، به گونهای که اشعار او در این زمینه، مفاخرههای خاقانی را به ذهن مخاطب متبادر می کند:

| سـر فرونــارد بــه گــردون همّـت والای مــن | حاش لله گر کـنم رغبـت بـه هـر دون پـروري |
|---------------------------------------------|------------------------------------------|
| ترشی لیموی او چون بشکند صفرای مـن           | خوار گردون کی شوم تا باشد از همّت نشان   |
| چـرخ را در تـاب دارد طـرز اسـتغنای مـن      | نیستم زن' تا ز چرخم شکوه باشد روز و شب   |

(همو، ۲۷)

۸. مذهب آشوب

شیعه بودن آشوب از مدایح او و ذکر مناقب ائمه<sup>(ع)</sup> و انعکاس عقایدش از خلال اشعارش نمایان است. او چندین قصیده را به این موضوع اختصاص داده و در قصیدهای به نام دوازده امام اشاره کرده است:

دوستی اهل بیتم عروة الوثقی بود سوی خلدم می کشد بی شبهه این حبل المتین (همو، ۱۶)

نیز: شه اولیا سرِ اصفیا اسدالله آن که به صد خطا ز تف سقر به من از چه رو به ولای او اثری رسد (همو، ۱۱؛ نیز نک: ۱۰، ۱۷، ۱۸، ۱۹، ۲۱، ۳۲، ۲۵، ۱۶۷)

۱. اصل: زان.

 ۹. ممدوحان شاعر رویکرد مذهبی صفویان و عدم استقبال آنان از مدیحهسرایی شاعران موجب شد شعر مدحی در شکل پیشین که در میان شاعران مرسوم بود، در این دوره کاهش یابد و مدح امامان شیعه<sup>(ع)</sup> مرسوم گردد. در کلیات آشوب به مدیحههایی از این نوع برمیخوریم؛ ولی با وجود این با مدح شاهان و حاکمان نیز مواجه می شویم. دو بیت زیر بیانگر آن است که آشوب در برههای خاص از عمر خود از مدح دیگران صرفنظر کرده است: چسان به دمدمه خاطرنشان کس سازم که فکر شعر جگرکاوی است و خونخواری<sup>۲</sup> به مدح کس نکنم صرف بعد ازین اوقات گذشتم از سر این افتراو شاکاری<sup>۲</sup>

(همو، ۳۲)

مدیحههای آشوب به سه دستهٔ کلی زیر قابل تقسیم است:

# ۱-۹. مدح پیامبر و ائمهٔ معصومین در این گونه از مدحها علاوه بر مدح پیامبر اسلام<sup>(ص)</sup> و حضرت علی<sup>(ع)</sup> که در دیباچههای شاعران سنیمذهب قبل از صفویان هم مرسوم بود به مدح امام زین العابدین (آشوب، ۱۸، ۱۹) و امام رضا<sup>(ع)</sup> (همو، ۱۷، ۱۸، ۵۶) پرداخته است.

۲-۹. شاهان و حاکمان و رجال حکومتی دومین گروه از ممدوحان آشوب، شاهان و حاکماناند. او به مناسبتهای گوناگون از قبیل نشستن بر تخت شاهی یا اتمام ساخت یک بنا یا وقوع یک اتّفاق قابل توجّه به مدح آنان پرداخته است. در این مدحها به اسامی زیر برمی خوریم:

۱. شاهصفی (همو، ۱۸، ۳۴، ۳۸، ۵۲)، ۲. اکبرشاه (همو، ۳۵)، ۳. ظفرخان (همو، ۳۹)، ۴. شاهجهان (همو، ۵۹)، ۵. سپهدارخان (همو، ۴۶)، ۶. فاضلخان (همو، ۳۹)، ۷. علیمردانخان (همو، ۳۸، ۸۴)، ۸. تقربخان (همو، ۳۸، ۳۸)، ۹. میرزا قاسم (همو، ۴۰-۴۳، ۴۷)، ۱۰. محمد داراشکوه (همو، ۷۷)، ۱۱. مکرمتخان (همانجا).

۱. اصل: خوانخواری. ۲۰۰۰ ۲۰. شاکاری به معنی بیگاری و کار بیمزد کردن است.

۳-۹. عالمان و هنرمندان سومین گروه از ممدوحان این شاعر عالمان و هنرمندانی هستند که برخی از آنان از مشاهیر زمان خود بودهاند.

 میر محمد باقر اشراق (همو، ۳۷)، ۲. ملا شمسای گیلانی (همو، ۶۲)، ۳. میر ابوالقاسم فندرسکی جرجانی (همو، ۳۸).

۱۰. آثار آشوب
 ۱۰. آثار آشوب
 ۱۰۰. کلیات آشوب
 کلیات اشعار آشوب مجموعهای مشتمل بر قصاید، مقطعات، غزلیات و رباعیات است.
 کلیات اشعار آشوب مجموعهای مشتمل بر قصاید، مقطعات، غزلیات و رباعیات است.
 تنها نسخهٔ خطی موجود از این اثر در کتابخانهٔ نورعثمانیهٔ ترکیه به شمارهٔ ۳۶۵۷/۴۱۸۰
 تنها نسخهٔ خطی موجود از این اثر در کتابخانهٔ نورعثمانیهٔ ترکیه به شمارهٔ ۳۶۵۷/۴۱۸۰
 تنها نسخهٔ خطی موجود از این اثر در کتابخانهٔ نورعثمانیهٔ ترکیه به شمارهٔ ۳۶۵۷/۴۱۸۰
 تنها نسخهٔ خطی موجود از این اثر در کتابخانهٔ نورعثمانیهٔ ترکیه به شمارهٔ ۳۶۵۷/۴۱۸۰
 تنها نسخهٔ خطی موجود از این اثر در کتابخانهٔ نورعثمانیهٔ ترکیه به شمارهٔ ۳۶۵۷/۴۱۸۰
 تنها نسخهٔ خطی موجود از این اثر در کتابخانهٔ نورعثمانیهٔ ترکیه به شمارهٔ ۳۶۵۷/۴۱۸۰
 تنها نسخهٔ خطی موجود از این اثر در کتابخانهٔ نورعثمانیهٔ ترکیه به شمارهٔ ۳۶۵۷/۴۱۸۰
 تنها نسخهٔ خطی موجود از این اثر در کتابخانهٔ نورعثمانیهٔ ترکیه به شمارهٔ ۳۵۰/۴۱۸۰
 تنها نسخهٔ خطی موجود از این اثر در کتابخانهٔ نورعثمانیهٔ ترکیه به شمارهٔ ۱۹۵۰
 تای از عزلیات همان صفحات نوشته شده و عناوین و شمارهٔ مطلعها، با رنگ قرمز از سایر نوشته ها متمایز شده است. آغاز این اثر با قصیدهای بلند با پنج مطلع به تقلید از قصیدهٔ مرآت الصفای خاقانی است:
 توفًا نیست در ایجاد تأثیر مؤثر را

و آخرین بیت چنین است: آشوب تراکه ظاهر و باطن ازوست خود را به میان هیچ نبینی همه اوست

(همو، ۱۶۷)

اکثر تذکرهنویسانی که به معرفی آشوب مازندرانی پرداختهاند برای شاهد مثال این دو بیت را با تفاوتی اندک بهعنوان شاهد مثال آوردهاند:

سبزه از مژگان من سرمشق شادابی گرفت نرگس از چشم ترم تعلیم بی خوابی گرفت نقد اشکم را بهزور از مردم چشمم ربود گرد او گردم که باج از مردم آبی گرفت (نک: گوپاموی، ص۸۹؛ آرزو، ج۱، ص۱۴۹؛ نقش علی، ص۴؛ سامی، ص۲۱۶؛ گلچین معانی، ص۴؛ عاشقی عظیم آبادی، ج۱، ص۱۱۱؛ واله داغستانی، ص۲۷۷).

۲-۰۱۰ مثنوی اعجاز البیان این مثنوی، درون کلیاتی که در اختیار ماست، آمده و ذیل مدخل آشوب در دانشنامهٔ ادب فارسی به نسخهٔ خطّی مستقل این قصیده که در کتابخانهٔ خیرپور نگهداری می شود نیز اشاره شده است.

۱۱. قالبهای شعری کلیات آشوب
۱۱-۱. قصیده
بخش بزرگی از کلیات آشوب به قصاید او اختصاص دارد. او مانند معاصران خود به استقبال بعضی از قصاید شاعران اواخر قرن ششم و اوایل قرن هفتم رفته است؛ شاعرانی چون انوری و خاقانی و....

ساختار قصاید آشوب به شیوهٔ قصاید استادان پیشین، با مطلعهایی در وصف طبیعت و عناصر آن، آمدن بهار و... شروع می شود و تنهٔ اصلی این قصاید بر مدح امامان، شاهان، حاکمان، عالمان و هنرمندان معاصر خود و گاهی ستایش یا مذمّت شهری و مردم آن و موضوعات حکمی و اخلاقی مشتمل است. فضای مذهبی عصر صفوی در شعر آشوب اثر گذاشته و او این قالب و ساختار را در خدمت مقاصد مذهبی قرار داده، به گونهای که بخش بزرگی از قصایدش بدین موضوع اختصاص دارد. تفنّنات شاعرانه که در آن عصر مرسوم بوده در قصاید آشوب نیز دیده می شود، تغییر شکل قافیهها با آوردن قصاید ذوقافیه و تجنیسهای مکرر، الزام مالایلزم در انتخاب ردیفهای دشوار و سرودن

### ۲-۱۱. غزل

دورهٔ صفوی را باید دورهٔ غزلسرایی در تاریخ ادب فارسی دانست (صفا، ج۴، ص۲۳۸) «خاصیّت این غزلهای بی شمار یکنواختی عمومی آنها در بیان حالتهای عشق و وصال و فراق و امید و حرمان و شوق و یأس و این گونه عاطفههای گوناگون بود که طبعاً در شعر غنایی بدانها باز می خوریم» (همو، ج۴، ص۲۳۹).

بیشترین حجم کلیات آشوب به غزلیات او اختصاص دارد و همان شاخصههای متداول، در مضمون و ساختار، را در غزلیات آشوب نیز میتوان دید.

۳- ۱۱. مقطّعات

بخش دیگری از کلیات آشوب به مقطعات او اختصاص دارد. این مقطعات به استقبال از استادانی چون انوری و... در موضوعات مختلفی چون عذر توبه شکستن، توصیف اسب، تهنیت فرستادن خلعت شاهانه، قسمیّه در رفع حاسدان، در معذرت خلف وعده، در تعریف استرآباد و اهل آن و در ذکر فضایل شخصیتهای برجسته است.

حدود ۱۵ قطعه در ذکر تاریخ وقایع مختلف ازقبیل تاریخ جلوس شاه صفی، تولد فرزندان افراد مشهور و تاریخ عمارت بناهای معروف و تاریخ وفات حاکمان و هنرمندان است. این نوع مقطّعات نهایتاً با ذکر تاریخ ابجدی وقایع به پایان رسیدهاست.

#### ۴-۱۱. مثنوی

یکی دیگر از قالبهای شعری بهکاررفته در کلیات آشوب قالب مثنوی است. تعداد مثنویهای آشوب نسبت به سایر قالبها اندک است؛ ولی مثنوی بلندی به نام اعجاز البیان در کلیات آشوب به چشم میخورد. آشوب در آغاز این مثنوی مینویسد:

«این شد که یک باب کتاب خود را که مسمّی به اعجاز بیان است به چهار بحر که مخزن الاسرار شیخ نظامی و بحر مثنوی مولوی که ابیات مجمع البحرین ملا کاتبی و سحر حلال هلالی درین دو بحرند و بحر حدیقهٔ حکیم شفاهی و بحر سبحهٔ ملا جامی است مستثنی سازد... پوشیده نماند که ابتدا اعجاز البیان تا دو صد و کسری ذوبحرین و تجنیس است... و بعد از آن تا آخر کتاب مواقف سحر حلال است. سوای آنکه یک باب که به چهار بحر و سه قافیه و مسمّی به بحر چهارموجه شده ملتمس آنکه چون منظور نظر خورده بینان بشود خورده نگیرند» (آشوب، ۷۱).

او سرودن این مثنوی را از برکت کرامات غیبی میداند و معتقد است کسی توان سرودن چنین مثنوی ای را ندارد (همان جا). این مثنوی در توحید و «در نعت نبی<sup>(ص)</sup> و مدح شهنشاه کشورگشای و شاهزاده عالم عالمیان محمد داراشکوه و در موضوعاتی چون صلح کل کائنات و تصفیهٔ باطن از کدورات، در مذمّت اهل دنیا و ترغیب در ایثار بر فقرا، در ارتکاب به اعمال جمیله و اجتناب از افعال رذیله، در معرفت و ذکر معبود مطلق و... در آمیزش با نیکان و اجتناب از بدان، در صفت داد و احتراز از بیداد، در ترک نخوت و احتراز از حرص و شهوت و در عطای الهی و شکر نعمتهای غیر متناهی، در بیان حقیقت گوهر خود، در بیان تولّد گوهر خود، در مناجات و اعتراف تقصیرات و در خاتمهٔ کتاب است» (همو، ۷۱-۸۷).

۵-۱۱. رباعی بخش پایانی کلیات آشوب رباعیات اوست. مضمون اصلی این رباعیات حکمی، اخلاقی و تأکید بر گذرا بودن روزگار و ناپایداری عمر است. علاوه بر این موضوعات در رباعیات پایانی، چند شعر هزل دیده میشود.

- ۶-۱۱. اییات پراکنده
  علاوه بر قالبهایی که پیشتر ذکر شد در میان مقطعات و غزلیات به ابیاتی برمی خوریم
  که در هیچیک از این قالبها نمی گنجد و مضمون آنها مانند مضمون مقطعات و غزلیات
  در مسائل حکمی و عرفانی و... است.
- ۱۲. رسم الخطّ کلیات آشوب مازندرانی
  ۱۲-۱. آوردن سه نقطه زیر حرف س.
  ۲-۲۱. جدا کردن «نهٔ» منفی ساز از فعل: نه بینی = نبینی.
  ۲-۲۱. چسباندن حرف اضافهٔ «به» به کلمهٔ بعد از خود:
  ۳-۲۱. چسباندن حرف اضافهٔ «به» به کلمهٔ بعد از خود:
  ۱۲-۳ رفعت برد بطرح و سعادت خرد بحرز بال هما زسایهٔ بال کبوترم (همو، ۲۰)
  ۲-۲۱. چسباندن «می» به فعل (همو، ۲۰)
  ز قطع هر تعلّق قطع این ره میتوان کردن پریدم چون ز خود شد قطع راه شیرمردانش (همو، ۲۰)

۵-۱۲. حذف نقطهٔ برخی از حروف؛ مانند «ش» (همانجا)، «ت» (همو، ۶)، «ج» (همانجا) و «چ» (همو، ۲۴).

۶-۱۲-۶. (گ» بدون سرکش (همو، ۶).

۱. اصل: + قصر.

(همو، ۳)

(همو، ۲۴)

(همو، ۶۱)

(همو، ۹۱)

۲۱-۱۲. «آ» بدون مَد توکّل توشه، اشک <u>اب</u>و ارادت مرشد رهبر چه باکست از گریبان ها چه بیم از امغولانش (همو، ۶)

# ۱۳. ویژگیهای زبانی کلیات آشوب مازندرانی

زبان شعر آشوب، تقلیدی از زبان و سنّت شعر قدماست و کمتر از زبان دورهٔ خود تأثیر پذیرفته است. قصاید او یادآور قصاید انوری و خاقانی است تا حدی که گاهی از بهکار بردن ترکیبات معروف آنان ابایی ندارد. این تقلید فقط در قصاید دیده نمیشود بلکه در غزلیات، رباعیات و مثنویهای او نیز با آن مواجه هستیم. در این قالبها آشوب از سبک و سیاق شاعران خراسانی و عراقی متأثر است. وجود شواهد بسیار که برهان تقلید او از پیشینیان است، ادّعای او مبنی بر «مبدع طرز» بودن را نقض میکند:

- **۴–۱۳. به کار بردن ضمیر «او» به جای «آن»:** زیب د اگر به فقر تفاخر کند فقیر فقرست فقر آنکه به ا<u>و</u> فخر مصطفاست
- **۵–۱۳. ساخت صفتهای مفعولی مرخّم:** مرا چندان که گردون کرد <mark>سرگشت</mark> نکرد از روی خوانش روی بـر مـن

(همو، ۵۰)

**۶–۱۳. کاربرد «پر» در نقش قید:** ای فلک ایذای تو <u>پر</u> دیدهام ریخته در پای تو در دیدهام

(همو، ۸۵)

### ۱۴. ویژگیهای فکری

۱-۴۱. انعکاس گرایش به مذهب تشیّع و پیشوایان دینی «کمتر شاعری را در این دوره میتوان یافت که قصیده یا ترکیب و ترجیعی در ستایش پیامبر اسلام و امامان شیعه نسروده باشد. گویی شاعران این کار را زکوة طبع و قریحهٔ خود بهشمار میآوردند و از گزاردن آن بهعنوان یک وظیفهٔ دینی غفلت نداشتند» (صفا، ج۴، ص۲۴۷) در کلیات اشرف، این اعتقاد و تعصّب مذهبی را، از عنوان بعضی از قصاید او میتوان دید: منقبت وصی نبی مرسل (آشوب، ۱)؛ در منقبت سلطان انس و جان علی بن

(همو، ۱۹)

(همو، ۲۰-۲۱)

### ۳-۱۴. اعتقاد به قضا و قدر

(همو، ۱۷)

### قضای آسمانی برنگردد قدر هم جز برین محور نگردد

(همو، ۶۴)

### ۴ - ۱۴. انعکاس معلومات نجومی

یکی از موضوعات مهم که در شعر شاعران قرنهای ششم و هفتم دیده میشود، باور داشتن به نجوم و احکام آنها و تأثیراتشان در سعادت و شقاوت بشر است. همان گونه که

۱. اصل: و وحدت.

(همو، ۵۱)

(همو، ۴۵)

۵-۱۴. نکوهش دنیا و بدبینی به آن نکوهش دنیا، بیاعتمادی و بدبینی به آن در آثار ادیبان، قدمت بسیاری دارد. شاعران و نویسندگان بسیاری، بیاعتباری و گذرا بودن دنیا و «فرزندکشی این مادر» و «عروس هزار داماد بودن آن» و موضوعاتی مانند این را در اشعار خود آوردهاند. آشوب نیز در کلیات خود به این موضوع توجّه داشته و ناخرسندی خود را از آن چنین بیان کرده است: گلشن به گلخنی دهد این چرخ واژگون با گلشنی معاملهٔ گلخنی کند گردون سفله بس که خسیس است مرد را گر حاتم طی است که آخر دنی کند (همو، ۵۱)

### ۶-۱۴. اشاره به آداب و رسوم عرفانی

عرفان و موضوعات مرتبط با آن، یکی دیگر از موضوعات مورد توجّه شاعران سبک هندی است. «سرمشق شاعران در سرودن این منظومهها نخست مخزن الاسرار نظامی و بعد از آن منظومههای مشهوری از قبیل حدیقهٔ سنایی غزنوی، بوستان سعدی، مثنوی مولوی، سبحه و تحفهٔ جامی و همانند آنها بوده است و تقریباً در همه جز تکرار اندیشهها و گفتارهای پیشینیان در طرز نویی از بیان فکر، چیز تازهای دیده نمی شود» (صفا، ج۴، ص۳۲) آشوب مانند اقران خود، عرفان تقلیدی را که حاصل تتبّع و تقلید آثار پیشینیان بوده، در کلیات خود بهویژه در غزلیات مطرح کرده است. به چند نمونه از ابیاتی که مفاهیم عرفانی در آنها آمده است، اشاره می کنیم:

پیشانی ات ز سبدهٔ زانو ابا کند غافل چرا فتاده ای از حالت چنین (آشوب، ۱۹) به رقص سرو سبهی آستین برافشاند ز ذکر بلبل و از صوت باد صوفی وار

۷-۱۴۰ الهام از محیط اطراف
 «جلالای طباطبایی تأکید می ورزد که زبان شاعر برگرفته از زبان اهل کوچه و بازار است و شاعر، زبان خود را از زبان محاوره می گیرد و آنها که محاوره نمی دانند درواقع با زبان
 آشنا نیستند گرچه شعر هم بگویند؛ امّا از سرودن شعر ناتوان اند» (فتوحی، ص۱۱۸).
 کباب از جگر خویش لاله برد به پیش نمک فشانده ز شبنم برد به استعجال
 کباب از جگر خویش لاله برد به پیش داند که فشانده ز شبنم برد به استعجال
 هیچ وردی بهتر از تسبیح اشک صبح نیست دانه های اشک را تسبیح ساز از تار آه
 (آهمو، ۳۷)
 روزه داران تا مه روزه نشان هـم دهنـد گه به ابرو از نزاکت گه ز شادی از بنان

(همو، ۴۶)

# ۸-۱۴. گله از غربت

با وجود وفور نعمت و آسایشی که شاهان گورگانی هند برای شاعران هند فراهم کرده بودند آشوب از آزار برخی از مردم هند ملول گشته و برگشت به سرزمین خود را آرزو کرده است: روم در خود فرو بی خود کشفوار به غربت چون کنم یادی ز مسکن... ز دود آه در کــــنج غریبــــی گـرفتم خـویش را در خـز ادکـن دریـن کشور حیا باشـد چـو عنقا اگـر باشـد بـود در چشـم روزن

(همو، ۵۰)

(همو، ۴۸)

۹-۱۴-۹ بازتاب اندیشههای کلامی و فلسفی همزمان با تلاشهای عالمان دینی عصر صفوی در ترویج مذهب شیعه، گروه دیگری به کلام روی آوردند و کتابهایی مستقل یا در ترجمهٔ کتابهای معروف هم کیشان خود نوشتند. این متکلّمان تفکّر غیردینی (فلسفه) را با تفکّر دینی (کلام) درهم آمیختند. گروه دیگری از این متکلّمان در عین پرداختن به موضوعات فقهی به موضوعات کلامی نیز توجّه داشتند (صفا، ج۴، ص۱۱۴).

علیرغم رونق کلام اسلامی در این دوره، اندیشههای کلامی آشوب همان اندیشههای تکراری مطرحشده در آثار قدماست:

- عقل نخستین برد رشک و تو در غفلتی ثمر ددنا مشو احسن تقویم را (آشوب، ۱۲)

- عقول عشرہ چه باشد نفوس تسعه چـه چیـز بـه پـیش فطـرت او دَه سـفیه، نَـه کـودن (همو، ۳۰)

#### ۱۴–۱۴. بیزاری از زهد ریایی

نکوهش زاهدان دروغین و نفاق آنان که از دورههای قبل در ادبیات فارسی مطرح شده بود در شعر آشوب مازندرانی نیز دیده میشود. از دیدگاه او داشتن بصیرت «دیدهٔ تحقیق» و دل نبستن به علایق دنیوی ممیّزهٔ زهد ریایی و حقیقی است و لازمهٔ رسیدن به چنین منزلتی «تجرّدپیشگی» و رفتن بر طریق آزادمردان است:

زاهد به مصلا شد و من سوی خرابات او رفت پی کاری و من هم پی کاری

(همو، ۲۳)

همچنین در ابیات زیر بر «خشکزهدی» و تعصب زاهدان خرده گرفته و آنان را با طنز گزنده خطاب میکند:

| همه خشکی زهد در بار اوسـت   | ز زاهـد كـه انكـار مـي كـار اوسـت |
|-----------------------------|-----------------------------------|
| ازان زاهــدا منکــر ســاغری | ز فرخنـــدهٔ غلغــل مـــی تــری   |
| تر از ساغر باده ای سستکیش   | شدی با همه خشکی زهد خویش          |

(همو، ۶۷)

1۵. شاخصههای ادبی شیوهٔ تقلیدی آشوب موجب شده است که او نهتنها در زبان بلکه در کاربرد فنون و صناعات ادبی نیز از شاعران پیشین متأثّر باشد. بنابراین در کلیات آشوب همان آرایههایی را میتوان دید که در دیوان استادان قرن شش و هفت وجود دارد. انواع تشبیهات، استعارات، کنایات و مجازها و صنایع بدیعی مهم در این اثر مشهود است؛ البته برخی آرایههای پرکاربرد سبک هندی هم در کلیات آشوب دیده می شود.

۱-۱۵ ارسال المثل

**7-10.** تحنيس مكر. (حناس مادوح)

**۴–۱۵. ایهام** تشـنه نگـذارد رسـاند آب را هـر دم بـه آب کس ندارد همچـو چشـمم طـرز مردمپـروری تــا ز آب دیــدهٔ مــن آبگیــری کــردهای تیـغ ابـروی تـو شـد بـازار تیـر از مشـتری

(همو، ۳۷)

۵-۱۵. تضمین و استقبال از شاعران پیشین «در همان حال که شاعران عهد صفوی نوجویی در شعر داشتند بعضی از آنان در پیروی

از شیوههای قدیم خاصّه طریقهٔ قصیده گویان طبع آزمایی می کردند و در قصیده و ترکیب و ترجیع و التزامها و تجدیدمطلعها و انتخاب ردیفهای دشوار دنبالهٔ کار شاعران سدهٔ هشتم و آغاز سدهٔ نهم را می گرفتند» (صفا، ج۴، ص۲۲۱).

استقبال و جواب گویی آشوب به سه روش کلی صورت گرفته است: «تقلید از یک شاعر و آوردن نام او در عنوان شعر»، «تقلید بدون ذکر نام یا اثر شاعر» و «تقلید از دو یا سه شاعر همزمان و با استقبال از آثار آنها».

معروف ترین شاعرانی که آشوب به استقبال آنان رفته است عبارت اند از:

۱-۵-۵۱. خاقانی
آغاز کلیات آشوب با قصیدهای (بیمطلع) است که یادآور قصیدهٔ معروف مرآت الصفا با مطلع زیر است:
مرا دل پیر تعلیم است و من طفل زباندانش دم تسلیم سرعشر و سر زانو دبستانش (خاقانی، ص۲۰۹)
شاعران بسیاری بعد از خاقانی از این قصیدهٔ ۱۱۵ بیتی استقبال کردهاند. شمار این استقبال کنندگان را از ۲۳ (ذوالفقاری، ص۱۰۱ (باقریانموخد، ص۲) نوشتهاند. آشوب نیز با در نظر گرفتن قالب، وزن و محتوای این قصیدهٔ حکمی، اخلاقی و عرفانی، قصیدهای طولانی در پنج مطلع سروده است که به ذکر مطلع آخر بسنده می کنیم:
زبی سرمایگی چون طی نمایم راه احسانش جوانمردی که باشد حاتم از خیل گدایانش را شوب، ۸)

صبحدم چون کلّه بندد آه دودآسای من چون شفق در خون نشیند چشم شب پیمای من (خاقانی، ص۳۲۰)

شب چـو آيـد در خـروش آيـد دل دروای مـن تا سحر اختر شـمارد چشـم خون پـالای مـن (آشوب، ۲۷)

# ۲-۵-۵۲. رشیدالدین وطواط آشوب در استقبال از قصیدهٔ معروف رشیدالدین وطواط، قصیده ای ۲۳بیتی، بر همان

وزن و قافیه سروده است. او در آغاز این قصیده (همو، ۲۵) به تقلید و استقبال خود از قصیدهٔ رشید اشارهای نکرده؛ ولی در جایی دیگر در توضیح صنعت ترصیع بهصراحت به این نکته اذعان کرده است:

«این چهار مطلع چنان است که هر بیت ترصیع است و این صنعت آن است که برابر هر لفظی در مصراع اوّل مذکور میشود و در مصرع ثانی لفظی مذکور میشود بر وجهی که از عدد حروف و حرکات و سکنات به آن موافق باشد؛ چنانکه رشید وطواط در قصیدهای که مطلعش این است:

ای منور به تونجوم کمال وی مقرر زتورسوم جلال

رعایت صنعت نمود و اگر در بیان الفاظی که موازن هم واقع شوند نسبت به وجهی از وجوه باشد بهغایت مستحسن خواهد بود؛ چنان که در این قصیده بنده که در جواب قصیدهٔ ترصیع رشید گفت رعایت این نسبت شد:

ای مرصّع زبان توبه مقال وی مسجع بیان تو زکمال»

(همو، ۸۷).

### ۳-۵-۵۱. نظامی

آشوب از میان آثار نظامی بیشتر به مخزن الاسرار توجّه داشته و این اثرپذیری را گاهی آشکارا با عنوانی که در آغاز اشعارش آورده، نشان میدهد و گاهی نیز، طرز بیان او شعر نظامی را به ذهن مخاطب متبادر میکند.

آشوب به شیوهٔ نظامی مثنوی اعجاز البیان را طبقهبندی کرده و با عناوینی چون «در بیان حقیقت گوهر خود»، «در بیان تولّد گوهر خود گوید»، «در مناجات و اعتراف تقصیرات»، «در خاتمهٔ کتاب گوید» بخشهای آن را از یکدیگر متمایز کرده است:

> ای دم شمشیر تو گیتی ستان بستهٔ تسخیر تو گیتی ست آن خصم تو گر رستم دستان بود خاطراو در غم دستان بود

(همو، ۸۴)

علاوه براین مثنوی، آشوب در جای دیگری نیز از مخزن الاسرار نظامی تقلید کرده؛ ولی به این امر اشاره ای نکرده است:

(همو، ۷۰)

#### ۴–۵–۱۵. سنایی

آشوب در سرودن چند بیت به وزن و بحر حدیقهٔ سنایی نظر داشته و با آوردن ذوقافیتین در این ابیات درصدد ایجاد تغییر بوده است. «در بحر سبحه و حدیقه بر سه قافیه ذوقافیهاش تجنیس است...»

خصم را از تف تو خست نسیم نه گهر از کف تو جست نسیم

(همو، ۲۴)

۵-۵-۵۱. جامی سبحة الابرار و یوسف و زلیخای جامی بیش از سایر آثار او مطمح نظر آشوب بوده است و این نکته را از عنوان ابیات او میتوان دید: «بحر سبحه و مثنوی حدیقه و ذوقافیتین مع تجنیس...» (همو، ۸۴).

### ۶-۵-۵۱. مولوی

با وجود اینکه مولوی و مثنوی معنوی او بهسبب جدال صوفیان و متشرعّان دورهٔ صفویّه، مغضوب واقع شده و حتّی برخی به رد و انکار او پرداختهاند، مثنوی مولوی، در کنار سایر آثار، توجّه آشوب را به خود جلب کرده و از آن استقبال کرده است: «با یک قافیهٔ بی تجنیس بحر مثنوی مولوی است:

منکر بازوی تو روز نبرد تافت از نیروی تو روز نبرد»

(همو، ۸۴)

(همو، ۷۴)

۸-۵-۵۱. اهلی شیرازی در مثنوی اعجاز البیان و چند جای دیگر از کلیات آشوب نام این شاعر دیده می شود: تا در معنبی پسی اهلبی شدم همتک وحشی بدم اهلی شدم

و در جای دیگر در آغاز اشعار خود اینچنین نوشته است: «ذوقافیتین مع تجنیس موافق سحر حلال<sup>۱</sup>

(همو، ۸۴)

### ۶-۱۵. مادەتارىخ

یکی از تفنّنهای شعری آشوب ساختن مادهتاریخ برای وقایع مهم با حروف ابجد است و این موضوع در حقیقت تداوم سنّت شعری پیشینیان بهویژه تیموریان بود که در دورهٔ صفویه شاعران به آن اقبال بسیاری نشان دادند. آشوب در ثبت وقایع زیر مادهتاریخ ساخته است:

۱. فی التاریخ در جلوس پادشاه ایران، ۲. تاریخ عمارت نوّاب تقربخان، ۳. تاریخ خطاب و بخشی گری نواب دانشمندخان، ۴. تاریخ وفات مکرمتخان، ۵. تاریخ وفات میریحیی، ۶. تاریخ وفات نادر العصر استاد احمد معمار، ۲. تاریخ چاه خیرات.

نتیجه گیری نسخههای خطی گنجینه ای گران بها از فرهنگ و ادبیات کشور ماست و تصحیح و عرضهٔ آنها به دوستداران ادبیات گامی مهم در حفظ و نگهداری و نجات آنها از فروافتادن در ورطهٔ فراموشی است. کثرت شاعران مهاجر به هند در دورهٔ صفویان و پراکندگی آنان موجب گردیده است بسیاری از این شاعران گمنام بمانند و آثارشان در کتابخانه و مراکز علمی کشورهای مختلف به بوتهٔ فراموشی سپرده شود. یکی از این آثار کلیات آشوب است که تصحیح و بررسی آن در روشن شدن سبک نخستین شاعران سبک هندی یاریگر پژوهشگران خواهد بود. آشوب از شاعران قرن یازدهم هجری و از معاصران طالب آملی

۱. اصل: هلال.

است که از زادگاه خود، ساری، به اصفهان رفته و از آنجا به هند مهاجرت کرده و به دربار گورکانیان هند راه یافته است.

كليات اشعار او مشتمل بر قصايد، مثنوى، مقطعات، غزليات، رباعيات و مقدارى ابيات پراكنده است. او پيرو شيوهٔ شاعران اواخر قرن ششم و اوايل قرن هفتم و بسيار تحتتأثير حديقة الحقيقهٔ سنايى، قصايد خاقانى و مخزن الاسرار نظامى است. مدح امامان<sup>(ع)</sup> و شاهان و حاكمان دورهٔ صفوى، مفاخره، قضا و قدر، مفاهيم تعليمى، انعكاس معلومات نجومى و كلامى از مهمترين موضوعاتى است كه در شعر او نمود يافته است.

منابع آرزو، سراجالدین علی، مجمعالنفائس، به کوشش زیبالنسا علیخان، مرکز تحقیقات فارسی ایران و یاکستان، اسلامآباد، ۱۳۸۳. آشوب مازندراني، كليات، نسخهٔ خطى كتابخانهٔ نورعثمانيهٔ تركيه (شمارهٔ ۳۶۵۷/۴۱۸۰). أقابزرك تهراني، الذريعة الى تصانيف الشيعة، دار احياء التراث العربي، بيروت، ١٣۶١. باقریانموحّد، سید رضا، «استقبال آشوب مازندرانی از قصیدهٔ شینیهٔ خاقانی»، میراث شهاب، س۲۲، ش۸۴ و ۸۵، تابستان و پاییز ۱۳۹۵. براون، ادوارد گرانویل، تاریخ ادبیات ایران از صفویه تا عصر حاضر، ترجمهٔ عبدالحسین نوایی، ضیاءالدین سجادی و بهرام مقدادی، مروارید، تهران، ۱۳۷۵. حجّتی، حمیده، «آشوب مازندرانی»، در دانشنامهٔ ادب فارسی در شبهقاره (هند، پاکستان، بنگلادش)، به سرپرستی حسن انوشه، ج۴، بخش یکم: آ-ج، وزارت فرهنگ و ارشاد اسلامی، تهران، ۱۳۸۰. خاقانی شروانی، دیوان، تصحیح ضیاءالدین سجادی، زوار، تهران، ۱۳۸۲. خليل، على ابراهيم، صحف ابراهيم (بخش معاصران)، تصحيح ميرهاشم محدث، انجمن آثار و مفاخر ملی، تهران، ۱۳۸۵. خیامیور، عبدالرسول، فرهنگ سخنوران، تربیت، تبریز، ۱۳۷۲. ذوالفقاری، حسن، «شینیههای قبل و بعد از خاقانی»، فرهنگ، س۱۹، ش۵۷ و ۵۸، بهار و تابستان ۱۳۸۵. راشدي، حسام الدين، تذكرهٔ شعراي كشمير، اقبال آكادمي پاكستان، لاهور، ١٩٨٣. رحم على خان ايمان، منتخب اللطايف، تصحيح و شرح مهدى عليزاده و حسين عليزاده، طهوري، تهران، .1878 رييكا، يان، تاريخ ادبيات ايران از دوران باستان تا قاجاريه، ترجمهٔ عيسى شهابى، علمى و فرهنگى، تهران، ۱۳۸۱.

تاریخ دریافت: ۹۸/۰۷/۲۰ تاریخ پذیرش: ۹۸/۱۱/۰۱ (صفحه ۴۵–۷۱)

# سبکهای ایرانی در معماری معزّیان و خلجیان هند

دكتر جواد نيستاني \* \_ فرشاد رحيميان \*\*

چکیدہ

معماری سلاطین دهلی در دوران فرمانروایی معزّیان و خلجیان بسیار الهام گرفته از معماری خراسان بزرگ است. در پژوهش حاضر پس از بررسی پیوند احتمالیِ میانِ پدید آمدنِ طاق و گنبد در معماری این دوران و تحولات سیاسی و اجتماعی منطقه، در پی آنیم که دریابیم پایهگذاران ترکتبار دولت دهلی، قائل به چه نسبتی میان اسلام و معماری یادمانی خود بودهاند و چرا شیوههای ساختوساز خراسان بزرگ را بر سبکهای محلی ترجیح دادهاند. رفتار حاکمان مسلمان هند تابع دو عامل بوده است؛ فرهنگ ایرانی طبقهٔ حاکم و تقابل ذهنی ایشان با هندیان مغلوب. نخستین حاکمان دهلی بااینکه ابتدا غلامانی از قبایل چادرنشین آسیای میانه بودند، پیش از رسیدن به پادشاهی مجال داشتند که در میان طبقات بالای تأثیر داشت؛ بنابراین، رواج سبکهای رایج خراسان در معماری اسلامی هند، تنها بخشی از حضور فرهنگ ایرانی در جامعهٔ مسلمانان هند بهشمار میرود. از سوی دیگر، پرهیز و بدگمانی نسبت به فرهنگ فرهنگ ایرانی در جامعهٔ مسلمانان هند بهشمار میرود. از سوی دیگر، پرهیز و بدگمانی نسبت به فرهنگ فرهنگ ایرانی در تصمیم گیریهای کلان گردید و سبب شد دولت دهلی برای تأمین نیروی انسانی و شریک ساختن

jneyestani@modares.ac.ir rahimianf@ymail.com \* دانشیار گروه باستان شناسی دانشگاه تربیت مدرس (نویسندهٔ مسئول). \*\* دانشجوی دکتری باستان شناسی دوران اسلامی دانشگاه تربیت مدرس.

چشم به بیرون از مرزهای خود، بهویژه ایران، داشته باشد و از نظر فکری به همسایهٔ خود وابسته بماند. از پیامدهای این وابستگی، نفوذ کمرنگ سبکهای غنی هندی در معماری اسلامی هند در این دوران است. رویکرد نظری این مقاله بر پایهٔ رویکرد «مطالعات تاریخ فرهنگی» با ابزار گردآوری اطلاعات از طریق مطالعات کتابخانهای و روش توصیفی ـ تحلیلی است.

كليدواژهها: دهلي، معماري اسلامي هند، معزّيان، خلجيان، غوريان.

#### ۱. مقدمه

بهرغم اینکه پیشینهٔ پیوند مسلمانان با منطقهٔ شبهقارهٔ هند به زمان خلفای راشدین بازمی گردد، سلاطین دهلی توفیق یافتند که به برپایی حکومتی فراگیر و پایدار در این سرزمین دست یازند. سلطاننشین دهلی تا زمان برافتادن آن به دست بابر گورکانی (حک: ۹۳۲-۹۳۲ق)، منشأ دگرگونیهای گستردهای در حوزهٔ نفوذ خود شد. آثار پرشماری که در این دوره از مسجد و مدرسه و آرامگاه و کاخ بهوجود آمد، امروزه اغلب ازمیان رفته است؛ اما در آنچه باقیمانده از مساجد چهار ایوانی و آرامگاههایی با پلان چهارطاقی تا شیوههای طاقسازی و گنبدزنی و آرایههای تزئینی، تأثیر معماری ایران آمیخته با فنون بومی آشکارا قابل مشاهده است. نکتهای که در این میان شایان توجه است دلایل بروز و سبب دوام سبکهای ایرانی در معماری یادمانی سلطان نشین دهلی است که در ادامه با یاری گرفتن از شواهد باستان شناختی و اسناد تاریخی بدان می پردازیم.

۲. پیشینهٔ پژوهش

در بررسی آثار دورهٔ سلطاننشین دهلی معمولاً بحث پیوند با معماری ایران مورد توجه قرار می گیرد؛ ازجمله توکیفوسا تسوکینووا<sup>(</sup> (1982) به تأثیر معماری سلجوقی در طراحی مساجد اولیهٔ این دوره پرداخته است. همچنین نوشتهٔ عرفان حبیب<sup>۲</sup> (1985) درزمینهٔ تبادل فناوری میان شبهقارهٔ هند و جهان اسلام، بهویژه تولید ساروج در سدهٔ هفتم ق برای ساخت گنبد اهمیت بسزایی دارد. رابرت هیلنبراند<sup>۳</sup> (1988) بحث نمادپردازی سیاسی در طراحی معماری یکی از مساجد دورهٔ قطب الدین آیبک را بازنمایی کرده است.

1. Tokifusa Tsukinowa.

<sup>2.</sup> Irfan Habib.

<sup>3.</sup> Robert Hillenbrand.

از سوی دیگر آندره وینک<sup>۱</sup> (2002) به عوامل شکوفایی اقتصادی هند در دوران سلاطین، همزمان با افول تمدّن خاورمیانه پرداخته است. فردین محرابی کالی و دیگران (۱۳۹۴) نیز دربارهٔ تأثیرات سنّت دیوانسالاری ایرانی بر تشکیلات اداری دولت دهلی سخن گفتهاند که شایستهٔ توجه است. افزون بر اینها، حسین نظری (۱۳۹۶) عوامل مهاجرت ایرانیان به هند در دورهٔ سلاطین دهلی را در قالب نظریهٔ مهاجرت اوِرِت اس. لی<sup>۲</sup> بررسی کرده است.

۳. زمینهٔ تاریخی حاکمیت مسلمانان در شبهقارهٔ هند

آغاز حضور اسلام در هندوستان به سدهٔ اول ق بازمی گردد. از آغاز عصر فتوحات، جنگجویان عرب راههای نفوذ به شبهقارهٔ هند را می آزمودند و با تاختوتازهای پراکنده در مناطق مرزی غنائمی نیز به چنگ می آوردند (بلاذری، ص۲۹-۲۱۹). نخستین سردار عرب در دورهٔ اموی که توانست پیروزی های نظامی پایداری حاصل کند و بخش هایی از سند را به جهان اسلام بپیوندد، محمد بن قاسم ثقفی است که در ۸۹ق از راه مُکران (جنوب بلوچستان ایران) به غرب هند لشکر کشید و شهرهای سند و پنجاب ازجمله مُلتان را به تصرف درآورد (همو، ص۲۹-۲۲۹). اگرچه فراخواندن و به قتل رساندن محمد بن قاسم سبب از دست رفتن بیشتر این فتوحات شد (همو، ص۲۶۶)، منطقهٔ سند تا سدهٔ چهار ق در موزهٔ متصرفات غزنویان تااندازه ای مسلمان باقی ماند. سبکتگین غزنوی (حک: ۶۶۶-سبب از دست رفتن بیشتر این فتوحات شد (همو، ص۲۶۶)، منطقهٔ سند تا سدهٔ چهار ق در می کرد، در ۲۹۳ق هندوشاهیان را، که درهٔ کابلرود و بخشی از شمال پنجاب در می کرد، در ۱۳۶۷ق هندوشاهیان را، که درهٔ کابلرود و بخشی از شمال پنجاب در اختیارشان بود، برانداخت و دروازهٔ هند را گشود (عتبی، ص۳۰-۲۰).

<sup>1.</sup> André Wink.

۲. اورت اس لی (Everett S. Lee) در نظریهٔ خود عوامل مؤثر در آغاز و فرایند مهاجرت را به چهار دسته تقسیم میکند: ۱) عوامل مرتبط با مبدأ که مردم را به ترک زادگاه خود برمیانگیزد؛ ۲) عوامل مرتبط با مقصد که سبب جذابیت آن برای مهاجران میشود؛ ۳) موانعی چون فاصله یا حملونقل که قدرت انتخاب مهاجر را محدود میکند؛ ۴) عوامل شخصی که در تصمیم گیری فرد برای مهاجرت از مبدأ به مقصد دخیل است.

کافران و غارت و برده گیری به هند لشکر کشید. غوریان <sup>۱</sup> به رهبری غیاث الدین محمد (حک: ۵۵۸-۵۹۹ق) و معزالدین محمد (حک: ۹۹۵-۲۰۶ق) توانستند بین سالهای ۵۶۹ تا ۸۸۵ق پنجاب و سند و دهلی را تصرف کرده، خسروملک (حک: ۵۵۵-۲۸۵ق)، آخرین سلطان غزنوی، را در لاهور براندازند (جوزجانی، ج۱، ص۳۹۶-۴۰۰). با انقراض غوریان در ۲۱۶ق، خراسان به تصرف خوارزمشاهیان و سپس مغولان درآمد؛ اما میراث غلامان آزادکردهٔ او بودند، تقسیم شد که از میان ایشان قطب الدین آیبک (حک: ۲۰۹-با مرگ زودهنگام آیبک، شمس الدین ایلتمش (حک: ۲۰۹-۶۳۹)<sup>۳</sup> غلام پیشین او با با مرگ زودهنگام آیبک، شمس الدین ایلتمش (حک: ۲۰۹-۶۳۹)<sup>۳</sup> غلام پیشین او با کنار زدن رقیبان، آغازگر سلسلهای از غلامان و غلام زادگان حاکم شد که به یاد معز الدّین غوری خود را «معزّی» می خواندند. آخرین سلطان مقتدر معزّی، غیاث الدین بلبن (حک: کنار زدن رقیبان، آغازگر سلسلهای از غلامان و غلام زادگان حاکم شد که به یاد معز الدّین غوری خود را «معزّی» می خواندند. آخرین سلطان مقتدر معزّی، غیاث الدین بلبن (حک: ۶۹۶

۲. او از غلامان بسیار مورد اعتماد سلطان معزّالـدین بـود و مهمتـرین دسـتاورد او در هندوسـتان گشـودن دهلـی در ۵۸۸ ق است. پس از مرگ معزّالدین، در لاهور بر تخت نشست. وی در ۶۰۷ق در همین شهر هنگـام بـازی چوگـان از اسب بر زمین افتاد و درگذشت (جوزجانی، ص۴۱۷–۴۱۸).

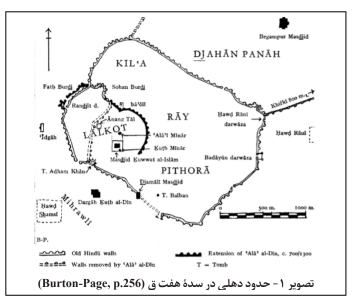
۱. ملوک غور یا شنسبانیه دودمانی محلی برخاسته از کوهستانهای غور افغانستان امروزی بودند که با افول غزنویان در میانههای سدهٔ شش ق بر خراسان بزرگ و بخشهایی از شمال هند چیرگی یافتند. غوریان ابتدا از دولت غزنوی و سپس سلطان سنجر سلجوقی فرمان میبردند. علاءالدین حسین بن حسین (حک: ۵۴۴-۵۵۵ق) نخستین حاکم غور بود که عَلَم استقلال برداشت و با تحمیل سه نوبت شکست بر بهرامشاه غزنوی، غزنه و بُست را به خاک و خون کشید. غیاث الدین محمد (حک: ۵۵۸-۵۹۹ق) و معزّالدین محمد (حک: ۵۵۴-۵۵ق)، پسران سام، دو پادشاه از شاخهٔ دیگر این دودمان بودند که بهاشتراک حکومت میکردند؛ غیاث الدین بیشتر در کار پس راندن خوارزمشاهیان در شمال و غرب خراسان بزرگ بود و معزّالدین از غزنه، عملیات نظامی جنوب خراسان بزرگ و هند را رهبری می کرد. معزّالدین با تصرف پنجاب، آخرین بقایای دولت غزنوی را از بین برد (جوزجانی، ص۳۹۶-۲۰۰۹). با مرگ این دو محمد، پادشاهی غوریان در کشمکشهای داخلی به سرعت رو به افول نهاد.

۳. او غلام آزادکردهٔ قطبالدین آیبک بود و با کنار زدن پسر وی، در دهلی بر تخت نشست و بهتدریج رقیبانی چون ناصرالدین قباچه و غیاثالدین عوض خلجی را از میان برداشت یا منقاد کرد (همو، ص۴۴۴–۴۴۸). ایلتتمش را بنیان گذار واقعی سلطان نشین دهلی می شمارند. حملهٔ چنگیز خان به ایران و نخستین حملهٔ مغولان به هند در زمان او رخ داد.

۴. با درگذشت ایلتتمش، سلطنت دهلی وارد دورهٔ افول ۳۰ساله ای شد (برنی، ص۲۶). در این مدت پنج فرزند ایلت مش یکی پس از دیگری بر سر کار آمدند. آخرین آنها ناصرالدین محمود، در چنگ امیری قدرتمند ملقّب به الغخان اعظم عملاً مقام تشریفاتی داشت (همان جا) و با مرگ او همین الغخان با عنوان سلطان غیاث الدین بلبن به پادشاهی رسید (همان جا). وی همروزگار هلاکوخان ایلخانی بود و توانست مغولان را از مرزهای مملکت خود دور نگه دارد. ۵. ناصرالدین فیروز خلجی (حک: ۶۸۹-۵۹۵ق) از امیران سلطان بلبن بود که پس از کشته شدن پسر او کیقباد به

### ۴. حدود و ثغور دهلی

بخش تاریخی شهر دهلی مجموعهای است از قلعهها و روستاهای متعدد که در طی زمان پدید آمده و بههمپیوستهاند. کهنترین سکونتگاه در این محدوده به نام ایندراپات<sup>1</sup> / اندرپت همانجایی است که امروزه پورانا قلعه<sup>۲</sup> قرار دارد و باستانشناسان دادههای سفالی آن را بین سدههای پنجم ق. م و دوم م تاریخگذاری کردهاند (Burton-Page) (دهلی را بین سدههای بعدی در محل فعلی سوراج کوند<sup>۳</sup> و شهرک چوهان راجپوت<sup>†</sup> (دهلی اولیه) یافت شده که حدوداً از سدههای نهم و دهم م است (255-255 ازرش فرشته (ج۱، ص۱۹۴)، در ۲۰۷ ق ادپته راجپوت از طایفهٔ پوران، دهلی را نزدیک اندرپت باستانی بنا کرد. بعدتر راجپوتهای چوهان، ارگ لالکوت<sup>6</sup> را بالای تپهٔ دهلی ساختند و برای مقابله با حملات غزنویان گرداگرد شهر را دیوار کشیدند.

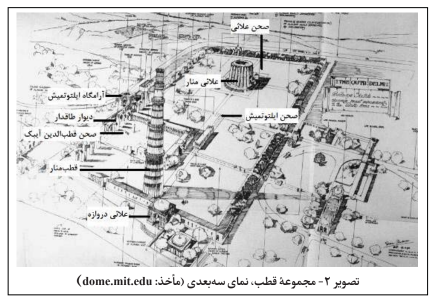


سلطنت رسید. ناصرالدین فیروز فرمانروایی نرمخو بود و سرانجام توسط علاءالدین محمد (حک: ۶۹۵–۷۱۶ق) برادرزاده اش کشته شد (برنی، ص۲۳۴–۲۳۵). علاءالدین بهرغم خشونت بسیار از سلاطین موفق هند به شمار میرود. کامیابی های نظامی در برابر مغولان، رونق اقتصادی و فعالیت های عمرانی او شهره بود (همو، ص۳۱۵). علاءالدین محمد همروزگار غازان خان و سلطان محمد اولجایتو بوده است. 1. Indrapat. 2. Purana Qila. 3. Suradjkund. 4. Chauhan Rajput town. 5. Lalkut. 6. Prithwi Raj Chauhan.

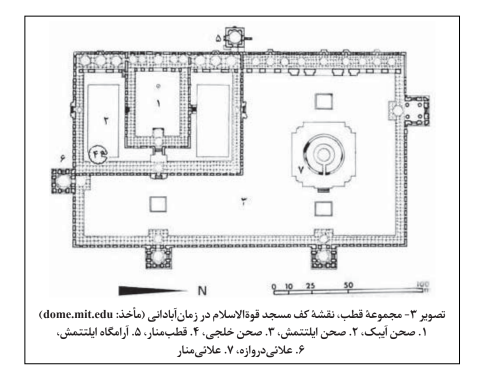
با مغلوب شدن پریتهوی راج چوهان<sup>۱</sup> (حک: ۵۷۴–۵۸۸ق) از سپاه غور در ۵۸۸ق (همو، ص۱۳۸۷) و سپس تأسیس مسجد قوةالاسلام در ارگ لالکوت، دورهٔ «دهلی اسلامی» آغاز میشود. سلاطین مسلمان از زمان شمس الدین ایلتتمش دهلی را تختگاه خود قرار دادند و بر آبادانی و تقویت استحکامات آن همت گماشتند. علاءالدین محمد خلجی (حک: ۵۹۵–۱۷۶ق) در محوطهٔ مسجد قوةالاسلام، ارگ لالکوت و شهر، ساختوساز بسیار کرد (تصویر ۱). وی همچنین در دشت سیری در شمال دهلی اردوگاهی بنا نهاد که بعدتر به دهلی کهن ضمیمه شد (Burton-Page, p.255).

## ۵. معرفی آثار معماری مورد مطالعه

عمدهٔ آثار بهجامانده از دورههای معزّی و خلجی در منطقهٔ مِهر اولی<sup>۲</sup> شهر دهلی (تقریباً معادل لالکوت کهن) متمرکز است و تحت عنوان «مجموعهٔ قطب» شناخته میشود. این مجموعه فراهمآمدهٔ سدهها فعالیت ساختمانی است و هر گوشهاش بخشی از تاریخ تطوّر معماری دورهٔ سلاطین را در خود نهفته دارد (تصویر ۲).



محدودهٔ فعلی مسجد قوةالاسلام سه صحن تودرتو را در بر می گیرد (تصویر ۳). هر صحن مرحلهای از توسعهٔ تدریجی بنا را نشان می دهد. مسجد اولیهٔ قطب الدین آیبک که بر صفّهای<sup>۱</sup> سنگی به ابعاد ۶۶ در ۴۵ متر جای گرفته است، در ۵۸۸ق بنیاد نهاده شد. Asher, ن ا صحن و فضاهای پیرامونی، برداشتی آزاد از طرح چهار ایوانی است ( Asher, 9.4 9.4: نک: تصویر ۱-۳) که در ایران بسیار رواج داشته است.



رواقهای ستاوند، اضلاع شمالی و جنوبی و شرقی را اشغال کردهاند و ضلع غربی که سمت قبله محسوب می شود، به شبستان اختصاص یافته است. رواقهای شمالی و جنوبی سه ردیف، و رواق شرقی و شبستان مقابل آن هریک چهار ردیف ستون دارد. اجرای بخشهای سرپوشیده به شیوهٔ محلی هندی زمان خود یعنی نعلهای افقی سنگی و

۱. سکو / مصطبه، برآمدگی از سنگ یا آجرکه بالاتر از سطح زمین ساخته شده و بنا روی آن ساخته می شود.

گنبدهای رُک<sup>۱</sup> استوار بر پایههای عمودی از سنگ است (Ibid, p.3؛ نک: تصویر ۴).



کتیبهٔ پایه گذاری مسجد، بر ساخت آن با مصالح بازیافتی ۲۷ پرستشگاه هندی تأکید می کند (Page, p.29). از سوی دیگر سبک تراش و نقوش آیینی ستونهای سنگی که برای ارتفاع دادن به سقف، دوبه دو روی هم سوار شده اند (Burton-Page, p.260)، شاهدی بر این مدعاست.

ورود به مسجد در زمان آبادانی از طریق درگاههای شمالی و جنوبی و شرقی که معادل ایوانها در طرح چهار ایوانی بوده، صورت می گرفته است. درگاه شرقی که سازه ای جلوآمده شامل طاق کاذب و گنبد رُک کوچکی است، احتمالاً ورودی اصلی بوده است. رواقها و درگاههای اضلاع شرقی و جنوبی تقریباً سالم مانده؛ اما بیشتر رواقهای شمالی و بخش سرپوشیدهٔ شبستان از بین رفته است. در میانهٔ صحن، ستونی فلزی به بلندای هفت متر جلب توجه می کند که آن را متعلق به دورهٔ گوپتا (سدهٔ چهارم م) دانستهاند ( , Ibid مساجد ایرانی را فرایاد می آورد (تصویر ۵).

۱. به گنبدی با پوشش بیرونی مخروطی ساده یا مخروط ضلعدار / هرمی شکل اطلاق می شود.



دیوار در اصل، تمام عرض صحن در سمت قبله را پر می کرده و مرکب از پنج چشمه طاق کاذب<sup>۱</sup> (پورجعفر، ص۴)، یک طاق مرکزی بلند و چهار طاق کوچکتر در طرفین، بوده است. هماکنون از طاق منتهی الیه شمالی اثری نیست. این دیوار را که در سال ۵۹۴ق به مسجد افزوده شده (Hambly, Gavin & Catherine B. Asher, 2011) از سنگ لاشه ساخته و با سنگهای تراشیدهٔ سرخرنگ روکش کرده اند. نقوش برجستهٔ گیاهی طبیعی نما و کتیبه های قرآنی تمامی رویهٔ جلویی دیوار را می پوشاند (Asher, p.3) که ترجمانی از سبک متراکم آجرکاری خراسان بزرگ مانند نمونهٔ مدرسهٔ شاه مشهد (مورخ ۵۹۱ق، در ولایت بادغیس، شمال غرب افغانستان امروزی) است (تصویر ۶؛ Asher, Ibid).

قطب الدین آیبک در بیرون مسجد احداث قطب منار را نیز آغاز کرد که در زمان مرگ او تنها تا طبقهٔ اول رسیده بود و سلاطین دیگر آن را تکمیل کردند (Bloom, p.292-293). منار سازه ای مدور و پنج طبقه به بلندای ۷۲/۳ متر (پورجعفر، ص۵) است که رو به بالا از قطر آن کاسته می شود. نمای چند طبقه و باریک شوندهٔ آن به منار جام در غور شباهت

۱. طاقی غیر باربر و تزئینی.



دارد (تصویر ۷ راست و وسط؛ Hambly, Gavin & Catherine B. Asher, 2011) و همچون آن، هر طبقهاش به بالکانهای<sup>۱</sup> منتهی میشود. طراحی طبقات متنوع است؛ طبقهٔ اول با پرههای مثلثی و خیارهای / شیاردار یک درمیان، ظاهراً از منار خواجهٔ سیاهپوش (سدهٔ ۳ق) در ولایت نیمروز افغانستان امروزی الگوبرداری شده است (تصویر ۷ چپ؛ پورجعفر، ص۵ و ۲۱). نمای طبقات دوم و سوم از دورهٔ سلطان شمس الدین ایلتتمش بهترتیب پره مثلثی و خیاره ای است. دو طبقهٔ انتهایی که در زمان سلطان فیروزشاه تغلق (حک: ۲۵۲-و ۲۹۰ق) اضافه شده (همو، ص۵)، برخلاف طبقات زیرین نمای مرمر سفید دارد. ورودی برج در سمت شمال است و از طریق آن و ۳۵۹ پلهٔ مارپیچ (همو، ۱۳۹۴) به هریک از بالکانهها میتوان رسید. نوارهای کتیبه ای و اسلیمی، طبقات اول تا سوم را دور میزند.

۱. سطحی پیش آمده در طبقات بالایی مناره که از پیش زدگی سقف طبقهٔ زیرین شکل می گیرد. ۲. شیوه ای از گوشهسازی در گنبد به شکل چند ردیف طاقچه که روی هم سوار شده و جلوآمده باشـد. از ایـن روش در تزئینات معماری نیز استفاده میشود.

مقاله -۵۵ سکهای ایرانی در معماری...



افزایش سریع جمعیت مسلمانان شهر طی سالهای بعد، فضایی بزرگتر می طلبید. در زمان سلطان شمس الدین ایلتتمش زیربنای مسجد دو برابر شد (Asher, p.4). صحن دوم محدودهٔ مسجد را در این دوره نشان می دهد که مستطیلی است به ابعاد ۱۱۵ در ۸۳ متر و سازههای پیشین یعنی صحن قدیم و قطب منار در دل آن جای گرفته اند (تصویر ۲-۳). ضلع غربی این مستطیل که دنبالهٔ دیوار قبلهٔ مسجد آیبک محسوب می شود، محل شبستان بود و دیوار پوششی طاق دار جدیدی نمای آن را کامل می کرد. بیشتر بخشهای فوقانی دیوار مذکور تا حد پاکار طاقها<sup>۱</sup> فروریخته است. طاقهای سالم در منتهی الیه شمالی و جنوبی از نوع کاذب است؛ مانند دورهٔ آیبک، رویهٔ بیرونی این دیوار را نیز نقش مایهها با فاصله گرفتن از طبیعت گرایی هندی به سبک انتزاعی ایرانی نزدیک شده است (Bod 2008). بخش سرپوشیدهٔ شبستان ایلتتمش از بین رفته و از رواق ها، ضلع جنوبی و چند متری از ضلع شرقی باقی است که در ساخت آنها همچنان شیوهٔ بومی

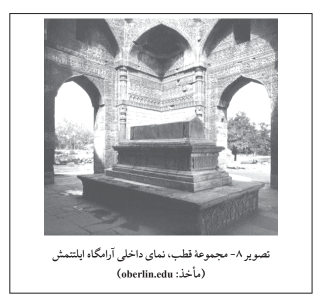
۲. تیر بالای در درگاه و پنجره.

۱. پاکار یا پاطاق به پایه طاق و گنبد اطلاق میشود که قوس ازآنجا آغاز می گردد.

با تراشی مشابه ستونهای بازیافتی مسجد آیبک ولی فاقد آرایههای اضافی اند. سلطان شمس الدین آرامگاهی نیز برای خودساخته است (تصویر ۸). آرامگاه منسوب به او که در چند متری گوشهٔ شمال غربی صحن دوم واقع شده (تصویر ۵، گوشهٔ سمت راست بالا)، گنبدخانهای ٰ تکاتاقی به شکل چهارطاقی ٗ است که سنگ قبری در وسط آن به چشم میخورد و مدفن اصلی در سردابهٔ زیرین (ته خانه) قرار دارد ( Burton-Page, p. 260). گنبد آن کاملاً از میان رفته و تنها بَشن<sup>۳</sup> و چَیپره<sup>†</sup> هنوز یابرجاست. تَهرنگ<sup>6</sup> بَشن، مربعی به طول نُهٔ متر با سه ورودی طاقی در اضلاع شمالی و شرقی و جنوبی و محرابی در ضلع غربی است. هر ورودی شامل درگاه طاق داری در دل طاق نمایی بزرگ تر است. رویهٔ طاقنماها را نقوش کتیبهای و هندسی میآراید. رویهٔ داخلی دیوارها و چَیپره سراسر يوشيده از برجسته كارى هايى مشابه، به سبك تزئينات ديوار يوششى قوة الاسلام است. آیاتی برگزیده از قرآن مجید به خطهای نسخ و کوفی مُوَرّق ٌ و مُشَبّک ٌ در حاشیهٔ طاقها و نوارهای افقی روی دیوارها کارشده است؛ ولی کتیبهای تاریخی که بر هویت صاحب مقبره دلالت کند، وجود ندارد (Burton-Page, p. 260). محراب همچون ورودیها به شکل دو طاق تودرتو با پیلکهای جانبی است و دو طاقچه از طرفین آن را در بر می گیرد. طاق،های داخلی محراب و طاقچهها از نوع تزئینی دالبُری است. هشت چَفد^ بزرگ چَییره بر طُرَّهٔ دیوارهای بَشن جای گرفتهاند. چَفدهای میانی که همان رأس طاق نماهای زیرین (درگاههای سهگانه و محراب) هستند، گونهای وحدت بصری میان بَشن و چَیپره ایجاد کردهاند و چَفدهای گوشه، پیش کردگی لازم برای انتقال مربع بَشن به

۱. اتاق با سقف گنبدی. ۲. سازهای با طرح چهارگوش، دربردارندهٔ یک طاق در هر ضلع و چهار جرز در گوشهها که گنبدی سقف آن را میپوشاند. ۴. اتاق گنبدخانه که گنبد روی آن قرار می گیرد. ۵. نقشه یا پلان کف بنا. ۶. گونهای خط کوفی که سرخطهای عمودی و آخر برخی حروف همچون نقوش گیاهی شاخهشاخه شده باشد. ۷. گونهای خط کوفی که در آن افزون بر آرایههای گیاهی حروف و فواصل، گرههایی نیز لابهلای خطوط قرار داده باشند. ۸. اندامی منحنی که فضای بالای دو جرز یا دو ستون را میپوشاند. در انواع باربر، کارکرد چَفد انتقال نیروی وارده از ۹. بالا یا لبهٔ دیوار را گویند.

دایرهٔ گنبد<sup>٬</sup> را فراهم میآورند. برخلاف داخل، فرازه نمای<sup>۲</sup> خارجی گنبدخانه مکعبشکل است؛ بلندی دیوارهایی که چَپیره را کاملاً در بر گرفته است، سبب شده که هشتوجهی چَپیره از بیرون نمودی نداشته باشد.



در اوایل سدهٔ هشتم ق سلطان علاءالدین محمد خلجی با ساخت صحنی به طول ۲۲۰ در ۱۳۰ متر مساحت مسجد را به سه برابر دورهٔ ایلتتمش رسانید. صحن جدید علاءالدین چهار درآیگاه<sup>۳</sup>، یکی در هریک از اضلاع شمالی و جنوبی و دو تا در ضلع شرقی، داشته است (تصویر ۳–۳). او میخواست برجی بلندتر از قطبمنار را نیز به مسجد بیفزاید که عمرش کفاف نداد. اکنون برج ناتمام «علائیمنار» (تصویر ۳–۷) و یکی از چهار درآیگاه به نام «علائیدروازه» (تصویر ۳–۶) عمده آثار موجود از توسعهٔ مسجد قوةالاسلام در این دوره به شمار می روند. از سلطان علاءالدین مجموعهای شامل آرامگاه و مدرسه نیز در مجاورت مسجد به جای مانده است.

۲. طرح یا نقشهنمای ساختمان.

۱. رینگ یا دایرهٔ گنبد. ۳. ورودی بزرگ.

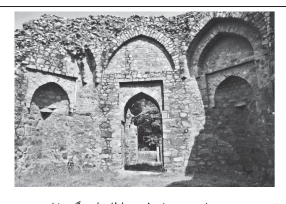
علائي دروازه، سازهاي گنبديوش به شكل چهارطاقي در گوشهٔ جنوب شرقي قوةالاسلام است (تصویر ۹). بَشن سازه، مربعی است که رویهٔ بیرونی آن را ترکیبی از مرمر سفید و ماسهسنگ سرخ کتیبهدار میآراید. طول بیرونی آن ۱۷ متر با دیوارهایی به قطر ۳/۴ متر (Burton-Page, p. 260) با یک درگاه در هر ضلع است. درگاه جنوبی که ورودی اصلی خیابان محسوب می شود، کوتاهتر از بقیه با قوس نیم بیضی است. سه درگاه دیگر کشیده ترند و طاق نعل اسبی پرخیز دارند. نحوهٔ اتصال دیوار مسجد به شرق و غرب درآیگاه بهگونهای است که تنها درگاه شمالی به فضای داخل مسجد باز می شود و سه درگاه دیگر پشت دیوار قرار می گیرند. در اضلاع شمالی و شرقی و غربی، طرفین درگاه با قاببندها و طاقچههای جفتی در پایین و بالا مفصل بندی شده است. طاقچههای مُشَبَک کنار درگاه علاوه بر تزئین، نقش نورگیر را برعهده دارند. طاقچههای جانبی که روی ستبرای دیوار نشستهاند، از داخل دیده نمی شوند. در بالا، چَیپرهٔ طاق بندی با هشت چَفد باربر بزرگ (چهار تا در گوشه و چهار تا در میان آنها) مربع بَشن را به دایرهٔ گنبد مےپیوندد. چَفدهای گوشه به شکل فیلیوش ٔ یرشدهاند. چَفدهای میانی، رأس درگاههای زیرین را تشکیل میدهند. چَپیره از بیرون در مربع چهاردیواری بَشن ینهان شده است و نمودی ندارد. رویهٔ داخلی چهاردیواری، آکنده از نقوش هندسی و اسلیمی با کتیبههای نسخ در ستایش سلطان علاءالدین است ( Asher, p. 6). بالای چَیپره، گنبد کوتاه بنا قرارگرفته است که از بیرون اندود شده و از داخل بدون تزئین است. بخشی از پاکار گنبد درون دیوارهای بَشن پنهان شده است که احتمالاً به ایستایی آن کمک می کند. در تیزک آن افزوده ای نیم کروی خودنمایی می کند که همانند آن را به شکل گل نیلوفری در گنبدهای متأخرتر هند می بینیم. گنبد علائی دروازه با وجود بی پیرایگی ظاهری از اهمیت زیادی برخوردار است؛ چراکه یکی از کهن ترین گنبدهای نار <sup>۲</sup> شناخته شده در هندوستان بهشمار میرود. سه نمونهٔ سالم دیگر نیز از همین دوره در مدرسهٔ علائی باقی مانده که مشابه گنبد علائیدروازه، ولی کوچکتر و بدون افزودههای تزئینی است. نکتهٔ جالب در این گنبدهای سه گانه استفاده از شیوهٔ «یَتکین<sup>۳</sup>» در چَیپرهسازی آنهاست.

۱. شیوه ای در گوشهسازی گنبد که از گوشه ردیف های آجر را به شکل نصف قیف می چینند تا به حد مطلوب برسد. ۲. گنبدهای کروی و پیازی شکل را گویند. ۳. شیوه ای از گوشهسازی در گنبد به شکل پیش آوردن تدریجی دیوار.

شبەقارە ۵۹ -مقاله کهای ایرانی در معماری...



تصوير ٩ - مجموعة قطب، علائي دروازه (مأخذ: dome.mit.edu)



تصویر ۱۰ - مجموعهٔ تدفینی سلطان بلبن، گنبدخانه (مأخذ: dome.mit.edu)

ييشينه توليد طاق باربر ۱ البته به پیش از دورهٔ سلطان علاءالدين ميرسد؛ به فاصله حدوداً ۵۵۰ متری جنوب شرقی مسجد قوةالاسلام، در مجموعهٔ تدفينى سلطان غياثالدين بلبن (وفات: ۶۸۶ق) نمونههایی از طاق با چَفد باربر در درگاهها و چَپيرهٔ كنبدخانة آرامكاه باقىمانده است که تا امروز کهنترین در نوع خود در شبهقاره بهشمار میآید (تصویر ۱۰؛ Burton-Page, p.260). اتاق اصلی گنبدیوش آرامگاه مانند دیگر بخشهای مجموعه ویران شده و گنبد و بخشی از دیوارهای آن از بین رفته است. از آنچه مانده ميتوان چَپيرهٔ

دوطبقهٔ گنبدخانهٔ آن را تشخیص داد؛ طبقهٔ اول با هشت چَفد کوچکتر شامل چهار چَفد گوشه و چهار چَفد طاقی درگاهها و طبقهٔ دوم با هشت چَفد بزرگتر است که گنبد بر آن سوار میشده است.

۱. طاقی غیر تزئینی که بر دهانههای نهچندان وسیع زده شده است و تحمل بار اضافی بنا را بر خود دارد.

# ۶. تحلیل ۱-۶. گفتوگوی معمارانه میان دو فرهنگ

غوریان و سرداران آنها بلافاصله پس از گشودن هند، معماری را همچون ابزاری برای کسب مشروعیت خود به کار گرفتند. قطب الدین آیبک هنگامی که از سلطان معزّ الدین محمد فرمان ساخت مسجد قوة الاسلام را یافت، آن را در محل ارگ رای پیتهورا (پریتهوی راج چوهان)، آخرین حاکم هندوی شهر و با مصالح بازیافتی معابد که گاه نقوش ایزدان هندی را بر خود داشت، بنا نهاد. وی در کتیبهٔ تأسیس بر کاربست اجزاء «بتخانه»ها در مسجد اشاره کرده است (Page, p. 29).

سوای مساجد و آرامگاهها، بناهای دیگر بیشتر با مصالح کمدوام و در بازهٔ زمانی بسیار کوتاهی ساخته میشد<sup>۱</sup>. دربارهٔ چنین بناهایی که امروزه از میان رفته است، دشوار میتوان داوری کرد؛ اما در آثار موجود از این دوره شامل مساجد، آرامگاهها و مدارس، تأثیرپذیری از سبکهای ایرانی آشکارا قابلمشاهده است. بهنظر میرسد فاتحان مسلمان آگاهانه عناصری از معماری ایرانی را در آثار یادمانی خود وارد کردهاند. تلاش (هرچند ناقص) در اجرای نقشهٔ چهار ایوانی برای بنای اولیهٔ مسجد جامع، افزودن دیوار پوششی با نمایی شبیه به طاق و ایوان مساجد ایرانی (هرچند با طاقهای کاذب) به آن، کاربست پلان چهارطاقی در طراحی آرامگاههای شمس الدین ایلتتمش و غیاث الدین

کمبود چوب و سنگ مناسب در بیشتر پهنهٔ فلات ایران، همواره مردمان را به استفاده از انواع پوششهای قوسی خشتی و آجری برای مسقف کردن فضاهای مورد نیاز سوق داده و رفتهرفته گنبدها و طاقهای متنوعی را به شناسهٔ معماری ایرانی تبدیل کرده است. این روند در سدههای پنج و شش ق و رواج گنبدهای بزرگ و ایوانهای بلند در طرح مساجد شتاب بیشتری گرفت و منظر شهرها را دگرگون ساخت؛ چنان که در پایان سدهٔ شش ق، ایران سرزمین طاقهای نیمدایره و گنبدهای نار بود؛ اما معماری شبهقاره در این دوره بیشتر بر کاربست عناصر عمودی و افقی سنگی (جرز و نعل) اتکا داشت که

۱. دربارهٔ کارگاههای ساختمان سازی سلطنتی (نک: برنی، ۱۸۶۲) و کیفیت کاخ چوبی هزار ستون (نک: ابن بطوطه، ج۳، ص۱۵۲).

ظاهراً ترجمانی بود از ستون و تیرهای سقف بناهای سنتی چوبی. هندیان گونهای گنبد رُک را نیز برای پوشش دهانههای گشادهتر استفاده می کردند؛ ولی از شیوهٔ ساخت گنبد نار و طاقهای نیمدایره با مصالح سنگین (سنگ یا آجر) هیچ نمیدانستند. به سخن دیگر، معماری این دو سرزمین تا سدهٔ هفت ق مسیرهای یکسره متفاوتی را طی کرده بود؛ اما ورود غوریان و تأسیس سلطاننشین دهلی، زمینهٔ پیوند آنها را فراهم ساخت.

در این بدهبستان میان دو فرهنگ معماری بیگانه از هم، تا جایی که میان کارفرمای مسلمان و پیمانکار هندی تفاهم فنی وجود داشت، نتیجهای مطلوب همچون قطب منار انتظار میرفت. سازهٔ برجی عنصری مشترک و ریشهدار در معماری هند و ایران است و پیشینهٔ ساخت استامپهای<sup>۱</sup> سنگی در شبهقاره دست کم به سدهٔ سوم ق. م می رسد. ازاین رو، معماران محلی با در اختیار داشتن منابع و فرصت کافی توانستند بر دشواریهای آفرینش اثری کمنظیر چون قطب منار چیره شوند. ایجاد نمای سنگ کاری پرهدار و خیاره ای با کتیبهها و آرایههای پرکار نظیر میلهای آجری خراسان بزرگ بی تردید آسان ترین بخش کار بوده است. مشکل اصلی زمانی بروز کرد که قطب الدین آیبک برای تکمیل نمای مسجد خود سفارش دیواری با عنصر طاق قوسی داد که کاملاً برای هندیان ناشناخته بود. اجرای پوشش طاقدار ایستا با مصالح سنگین مهارتی نیست که با آزمون وخطا در زمانی کوتاه به دست آید. ناگزیر معماران هندی با بهره گیری از قابلیتهای ویژهٔ خود و ساخت طاقهای کاذب در دیوار پوششی و درآیگاههای مسجد، رضایت حاکمان مسلمان را جلب کردند.

همین شیوه در ساختوسازهای دورهٔ شمس الدین ایلتتمش نیز ادامه یافت. طاق کاذب اگرچه در ظاهر چشم بینندگان را می فریبد، ولی هرگز نمی توان کارایی طاقی واقعی را از آن انتظار داشت. در اجرای پوشش گنبدی بر زمینهٔ مربع در بنایی چون آرامگاه ایلتتمش، چَپیره ای با طاق های باربر نیاز است که وزن و نیروی رانش گنبد را بر سرخود تاب آورده، آن را به شکلی مؤثر به زمین انتقال دهد. اکنون که گنبد بنا از میان رفته، دربارهٔ چگونگی آن ناچار از گمانهزنی هستیم؛ اما با توجه به کاذب بودن چَفدهای طاق بندی چَپیره، امکان ایستایی گنبد سنگی نار یا رُک چندان محتمل نمی نماید. دور از ذهن نیست اگر سازندگان آرامگاه

برای آن گنبدی سبکتر مثلاً از جنس چوب در نظر گرفته باشند. این فرضیه چهبسا ناپدید شدن کامل گنبد در عین سالم ماندن نسبی بقیهٔ بنا را نیز توجیه کند.

مجموعهٔ تدفینی سلطان بلبن، زمانی ساخته شد که هندیان سرانجام به فناوری تولید طاق واقعی دست یافته بودند. احتیاط بیش از اندازهٔ سازندهٔ گنبدخانه را، که احتمالاً ناشی از کمتجربگی است، حتی در وضعیت آسیبدیدهٔ فعلی بنا میتوان تشخیص داد. اینجا نیز همچون گنبدخانهٔ ایلتتمش، پشت چَپیره را امتداد چهار دیوار بَشن حفاظت میکند. تمهید تازه، ساخت چَپیره ای اضافی از هشت طاق کوچکتر (شامل طاقهای درگاه) زیر چَپیرهٔ اصلی است که ظاهراً برای افزودن بر قدرت خنثی سازی رانش گنبد اندیشیده شده است.

پیچیدگی ساخت گنبدخانه، اقتضا میکند که دستکم دانش اولیهٔ آن از بیرون، احتمالاً ایران، به شبهقاره منتقلشده باشد و شواهد تاریخی نیز نشان میدهد که فرمانروایی سلطان بلبن همزمان با ورود سیل مهاجران از اقصی نقاط شرق اسلامی بهویژه ایران به هند بوده است. به قول شیخ علاءالدین بیجاپوری «زبده و خلاصهٔ عالم، از اصحاب سیف و قلم و سازنده و خواننده و ارباب هنر که در ربع مسکون نظیر و عدیل نداشتند در درگاه او [سلطان بلبن] جمع شده بودند» و به هر پادشاهزاده و قوم او در دهلی محلهای اختصاص داشت؛ از قبیل محلههای عباسی، خوارزمشاهی، دیلمی، سمرقندی و جز آن (بیجاپوری به نقل از فرشته، ج۱، ص۲۶۸). اصلاحات سیاسی و اقتصادی بلبن رفتهرفته نام سلطاننشین دهلی را بهعنوان قدرتی منطقهای در جوار امپراتوری

جذب معماران متخصص از راه «تماس مستقیم» نیز امکانپذیر بوده است؛ برخی شاهزادگان و امیران، حتی پیش از تبادل سفیر میان سلطان بلبن و هلاکوخان، به ایران و ماوراءالنهر رفتوآمد میکردند و روابط خود را با حاکمان مغول مستحکم میداشتند. در زمرهٔ این گروه ملک جلال الدین، پسر ایلتتمش، بود که پس از اختلاف با الغخان اعظم (سلطان بلبن بعدی) در سال ۵۹۵ق به «ترکستان» نزد منکوخان گریخت (رشیدالدین فضل الله همدانی، ص۰۱). بعدتر، دو امیر به نامهای قتلغخان و شیرخان سنگر نیز به او پیوستند. ملک جلال الدین سرانجام با پشتیبانی نظامی مغولان حاکم ناحیهٔ لاهور شد.

استخدام صاحبان فن جویای کارِ ایران در خراسان و ماوراءالنهر و انتقال آنها به هند بودهاند. اتفاقاً اولین و تنها جایی که صاحب «تاریخ فیروزشاهی» به بنایی گنبددار اشاره کرده، مربوط به یکی از اعضای همین گروه یعنی شیرخان سنگر است. شیرخان پسرعموی سلطان بلبن بود و اقطاع منطقهٔ لاهور را داشت و وقتی سرانجام به اشارهٔ سلطان کشته شد، او را در «گنبدی عالی» که در شهر بهتنیر<sup>۱</sup> (هنومان گر<sup>۲</sup> امروزی، ایالت راجستان، جمهوری هند) برای خود ساخته بود، به خاک سپردند (برنی، ص۶۹؛ فرشته، چ۱، ص۲۷۶). بنای گنبددار شیرخان شاید از آرامگاه سلطان بلبن نیز قدیمی تر بوده باشد.

سلطان علاءالدین محمد خلجی طرحهای عمرانی بزرگ بسیاری در دهلی و بهویژه محوطهٔ مسجد قوةالاسلام اجرا کرد که چهار گنبد سالم (یکی در علائیدروازه و سه تا در مدرسهٔ علائی) ازجمله بقایای ساختوسازهای این دوره است. گنبدخانهٔ علائیدروازه با وجود اجزا و تزئینات افزوده، از دیدگاه سازهای بنای سادهای است. کشیدگی درگاههای شمالی و شرقی و غربی تا حد پاکار گنبد و ادغام طاقهای رأس آنها با طاقبندی چَپیره، از خودباوری بیشتر معمار (در مقایسه با سازندهٔ آرامگاه بلبن) حکایت دارد. درعینحال، ستبرای تقریباً ۲/۵ متری دیوار برای بنایی در این ابعاد بیشازحد مینماید و نه تنها همچون نمونههای پیشین، دیوارهای بیرونی بَشن چَپیره را کاملاً در برگرفته، بلکه حتی بخشی از پاکار گنبد نیز داخل بَشن قرار دارد. بدین ترتیب، علائیدروازه بیشتر با گنبدخانههای کهن تر جهان ایرانی همچون آرامگاه سامانیان (تصویر ۱۱؛ اواخر سدهٔ سوم یا اوایل سدهٔ چهارم ق) در بخارا قابل مقایسه است.

۲-۶. ماندگاری عناصر معماری ایرانی

اما چه عاملی سبب شد فرمانروایان ترکتبار پس از چیرگی بر هند، با وجود کاستیهای فنی، همچنان الگوهای معماری مطلوب خود را از ایرانزمین وام بگیرند؟ بهنظر میرسد، با توجه به اینکه معماری بازتابدهندهٔ روحیهٔ و فرهنگ مردمان هر عصری است، انگیزههای این تمایل را در غلبهٔ سنت معماری خراسان بزرگ بر اندیشهٔ غوریان و تقابل ذهنی ایشان بافرهنگ بومی هند بتوان جستوجو کرد.

1. Bhatnair.

2. Hanumangarh.

### ۳-۶. سنت ایرانی

ییشینهٔ حضور مؤثر ترکان آسیای میانه در صحنهٔ سیاسی شرق اسلامی به حدود سدهٔ سوم ق و ورود انبوه بردگان ترک از استپهای آسیا بازمی گردد که اغلب جذب مشاغل نظامی در دستگاه خلفا و حاکمان مستقل و نیمهمستقل منطقه می شدند و حتی برخی همچون سبکتگین غزنوی به حکومت می سیدند. قدرت گرفتن غلامان پیشین غوریان بهعنوان سلاطین دهلی نیز بخشی از این روند کلی است. این ترکان اغلب در کودکی یا نوجوانی از قبایل خود جدا شده و در محیط غنی اسلامی تربیت ایرانی یا عربی می یافتند. نخستین ارباب قطب الدین آیبک پیش از آنکه سلطان معزّالدین غوری او را بخرد، قاضی القضات ناحیهٔ نیشابور بود که آیبک بهجز فنون رزم در کنار فرزندان او درس قرآن می گرفت (جوزجانی، ج۱، ص۴۱۶). سلطان شمس الدین ایلتتمش نیز نزد خانوادهای از نجبای بخارا بزرگ شده بود (همو، ج۱، ص۴۴۱). آنچه نویسندگانی چون جوزجانی و برنی از رفتار و کردار دولتمردان مسلمان هند در سدههای هفتم و هشتم ق بهدست می دهند، تصویر طبقهٔ نخبهای با فرهنگ ایرانی است. صدرالدین محمد بن حسن نظامی نیشابوری از ایرانیان پناهنده به دربار ایلتتمش و صاحب نخستین تاریخ فارسی هند به نام تاج المآثر، بیشتر به عربیدانی خود میبالید. اظهار تأسف وی از اینکه به دلیل «نادانی مردم» ناگزیر از فارسی نویسی شده (صفا، ج۳، بخش ۲، ص۱۱۶۴)، حاکی از میزان نفوذ فرهنگ ایرانی در میان طبقهٔ حاکم هند در سدهٔ هفتم ق است.

اما اندیشههای مرتبط با پادشاهی و کشورداری چهبسا نافذترین وجه فرهنگ ایرانی در ذهن حاکمان دهلی بود (Eaton, 2012). شواهد تاریخی حاکی از آن است که نخستین سلاطین ترک و دیوانیان ایرانی مهاجر، شاهنشاهی ساسانی را شکل آرمانی فرمانروایی میدانستند<sup>۰</sup>.

دربارهٔ توصیههای مشاوران ایلتتمش به او در رعایت آیینهای دربار «اکاسره» (نک: برنی، ص۳۲). ادعای آشکار سلطان بلبن که از «آل افراسیاب» است و حذف افراد «کماصل و ناکسزاده» (نامرتبط با طبقهٔ اشراف) از مشاغل عالی دولتی بهرغم شایستگی و قطع تماس مستقیم با اقشار فرودستتر همگی بازتولید دیدگاه ساسانیان دربارهٔ بستگی مشروعیت پادشاه به تبار، چگونگی رابطهٔ مردم با پادشاه و نظام طبقاتی منسوخ ایران باستان است (دراین باره نک: همو، ص۳۶–۳۷).

۴-۶. تقابل حاکمان ترک بافرهنگ بومی هند آنچه در اینجا مورد بحث قرار می گیرد، نوعی فروبستگی ذهنی وابسته به عوامل اقتصادی و فرهنگی است که در معماری تجلی یافته است. حاکمان مسلمان از همان ابتدای استقرار در هند، رابطهٔ خود را با بومیان غیر مسلمان برپایهٔ نهب و جنگ نهادهاند. قدرت نظامی برتر حاکمان مسلمان، ثروت انباشتهٔ راجهها و نیاز سیاه به تأمین فیل جنگی مانع فرونشستن آتش تخاصم می گردید. بدین ترتیب جنگ با بومیان و غنیمت گیری و صادرات بَرده به بخش ناگزیر و جدایی نایذیر اقتصاد سلطان نشین دهلی تبدیل شد (برای نمونه نک: برنی، ص۵۰). در داخل قلمرو سلطاننشین نیز تصویر عمومی مورخان از مناسبات میان یادشاه و امرا و طبقات گوناگون جامعه بهگونهای است که گویی هندوان در محدودهٔ مملکت مسلمانان وجود ندارند. تنها از برخی اشارات میتوان به وضعیت آنها یی برد (برای نمونه نک: ابن بطوطه، ج۳، ص۱۰۰-۱۰۱؛ برنی، ص۲۱۶-۲۱۷). بنابراین، عامل عدم تأثیرگذاری هندوان در فرهنگ اشرافی، که معماری یادمانی از آن برمیآید، نه غیبت از جامعهٔ اسلامی، بلکه راه ندادن آنها به کانونهای تصمیم گیری بوده است. سلاطین مسلمان بهشدت نسبت به اکثریت هندو بدگمان بودند و اغلب شغل مهمی به ایشان واگذار نمے کردند' . این حس بدگمانی، نهتنها امکان هرگونه رابطهٔ فرهنگی سازنده میان دو طرف را از بین میبرد، بلکه سبب میشد که حکومت برای تأمین نیروی انسانی متخصص مورد نیاز اغلب چشم به خارج (بهویژه خراسان بزرگ) داشته باشد.

## ۵-۹. نمادپردازی در معماری سلاطین

هندوان بهضرورت در مملکت سلاطین دهلی تحمل می شدند؛ ولی تضاد شدید اسلام و هندویسم آتش زیر خاکستر بود. در این وضعیت خصمانهٔ مستمر، عناصر هندی در معماری مسلمانان، دستکم در بناهای در معرض دید عامه مثل مساجد و آرامگاهها، جایی نداشت، مگر بهقصد خوارداشت فرهنگ آفرینندهٔ آنها. هنگامیکه قطب الدین می خواست بنیاد نخستین مسجد قوة الاسلام را بگذارد، احتمالاً بهدلیل وضعیت نامناسب سیاسی و اجتماعی خراسان و بسته بودن شریان های مواصلاتی با مناطق

۱. برای نمونه نک: هندو شاه استرآبادی، ج۱، ص۲٦۷.

مرزی، امکان استخدام معمار ماهری که خواستهٔ او را برآورَد، نداشت؛ پس برای ساخت مسجد از ستونها و تیرهای سنگی آمادهٔ پرستشگاههای هندی استفاده کرد که جدا کردن و بازچیدن آنها به شکل رواقها و شبستانی گرداگرد صحن مرکزی آسان بود. کتیبهٔ تأسیس بنا بهطور ضمنی حاکی از این است که قطبالدین، چنان که از حاکمی مسلمان در سرزمین غیرمسلمان انتظار می رود، ده ها بتخانه را ویران کرده و این مسجد را ساخته است. بهاینترتیب فاتحان، کمبود فنی خود را به فرصت تبدیل کردند تا قوةالاسلام فراتر از عبادتگاه صرف، به نمادی معمارانه از پیروزی اسلام تبدیل شود. مسجد قوةالاسلام بعد از آن نیز پیوسته در حال ایفای این نقش بوده است و به همین دلیل در طرحهای توسعهٔ بنا، برخلاف روال معمول، صحن اولیهٔ قطبالدین دستنخورده باقی ماند. این معنایردازی معمارانه تنها به وجه سلبی محدود نبود؛ اگر بتها و ستونهای پرستشگاهها و دیگر فرآوردههای مادی فرهنگ هندو نمایندهای از کفر میتوانست باشد، پس معماری خراسان بزرگ با عناصر آشنای خود، طاق و گنبد، نمایندهٔ فرهنگ مسلمانی بود و این با توجه به خاستگاه نخبگان حاکم، فرضی است منطقے، جنین بود که قطب الدین آیبک پس از تکمیل مسجد قوة الاسلام دستور داد تا دیواری طاقدار جلوی شبستان مسجد برپا کنند تا ظاهر هندویی آن کمی بیشتر به مساجد موطنش خراسان شباهت یابد (Asher,p.4) و شمس الدین ایلتتمش، در بنایی با طرح چهارطاقی، ملهم از آرامگاه سامانیان بخارا که در جوانی دیده بود، به خاک سیرده شد. این امر مختص نخبگان نبود بلکه به گفتهٔ اینبطوطه در گورستانهای دهلی معمولاً بالای قبرها گنبدی ساخته می شده و قبرهای بدون گنبد حتماً محرابی داشتند (ج۳، ص۱۰۷). همردیف شمرده شدن گنبد با محراب، حاکی از معنای دینی این عنصر معماری در فرهنگ عامه است.

**نتیجهگیری** سلاطین دهلی اگرچه همواره بر اسلامپناهی و دینپروری خود پای میفشردند، ولی آنچه ناخودآگاه تحت نام اسلام در قلمرو خود ایجاد کردند، چیزی جز فرهنگ غالب طبقهٔ نخبه و فرهیختهٔ خراسان بزرگ نبود که آمیزهای از شریعت اسلام و جهانبینی و

آیینهای ایرانی را در بر می گرفت. معماری دورهٔ سلاطین دهلی بخشی از این کلیّت است. بناهای ساختهشده در یک محدودهٔ زمانی و مکانی مشخص، اندیشهٔ سازندگان یا سفارشدهندگان آنها را آشکار می کند که بهنوبهٔ خود بازتابی از فرهنگ عمومی حاکم بر جامعه است. چنین است که وقتی طرحها و عناصر معمارانهٔ ایرانی همچون چهارطاقی و طاقهای تیزهدار و گنبد نار در فرهنگ مسلمانان هند به کار رود، زبان فارسی، تصوف ایرانی و حتی اندیشهٔ کشورداری ساسانی را نیز با آن میتوان همراه دید.

سلطان نشین دهلی در سده های هفتم و هشتم ق، به دلایلی که بر شمر دیم، نتوانست رابطه ای معقول و منطقی با حکومت های هندوی همسایه برقرار کند و نیز هیچ گاه رعایای غیر مسلمان خود را به رسمیت نشناخت. وضعیت جنگی دائمی میان مسلمانان و هندوان مانع برهمکنش سالم فرهنگی در شئون مختلف زندگی اجتماعی طرفین گردید و از جمله شیوهٔ رایج خراسان بزرگ در معماری را وسیله ای برای ابراز هویت مسلمانان شبه قاره تبدیل کرد. در بناه ای غیر مذهبی مانند کاخهای خصوصی پادشاهان، احتمالاً سختگیری کمتری وجود داشت و از مواد و شیوه های محلی مانند اتصال قطعات چوبی پیش ساخته به دلیل سرعت بالای کار و هزینهٔ کم استفاده می کردند؛ ولی در بناه ای پیش ساخته به دلیل سرعت بالای کار و هزینهٔ کم استفاده می کردند؛ ولی در بناه ای هویت طبقهٔ حاکم مورد تأکید قرار می گرفت. گفت وگوی فرهنگی سازنده میان دو گروه متخاصم زمانی رخ می دهد که انگیزه ای برای نزدیکی و کاهش ناآرامی وجود داشته باشد. دربار سلاطین دهلی تا زمانی که در احاطهٔ وزیران و دیوانیان ایرانی نژاد بود و به راحتی می توانست از مهارت و دانش مهاجران مسلمان بهره مند شود، نیاز به تغییر باشد. دربار سلامین ده ای تا زمانی که در احاطهٔ وزیران و دیوانیان ایرانی نژاد بود و نگرش منفی خود در قبال هندیان نمی دید، به ویژه که مزایای اقتصادی و سیاسی نیز بر این عدم تغییر مترتب بود.

نظامی سیاسی نظیر سلطاننشین دهلی که با قوهٔ قهریهٔ جنگسالاران در منطقهای با فرهنگ بیگانه مستقر میشود، برای بقا و گسترش خود تا مدتها به سرزمین مبدأ وابسته است؛ اما بحران انسانی خراسان در اوایل سدهٔ هفتم ق، که با حملهٔ چنگیز به اوج رسید، تا اندازهای ارتباط این دولت را با جهان اسلام و ازجمله هند مختل کرد و ادامهٔ حیات آن را با خطر مواجه ساخت. طاقهای کاذب مسجد قوةالاسلام و آرامگاه سلطان

ایلتتمش که بر اتکای کامل کارفرمای دولتی بر معماران بومی دلالت دارد، نیک نشان میدهد که حکومت در زمان قطبالدین آیبک و شمسالدین ایلتتمش از نظر نیروی انسانی متخصص ماهر تا چه اندازه در تنگنا بوده است.

#### منابع

ابن بطوطه، محمد بن عبدالله، رحلة ابن بطوطه، تصحيح عبدالهادى تازى، اكاديمية المملكة المغربية، رياض، ١۴١٧ق.

برنی، ضیاءالدین، تاریخ فیروزشاهی، تصحیح سید احمدخان، آزیاتک سوسیتی بنگاه، کلکته، ۱۸۶۲. بلاذری، احمد بن یحیی، فتوح البلدان، دار و مکتبة الهلال، بیروت، ۱۹۸۸.

پورجعفر، محمدرضا و پرهام بقایی و علی پورجعفر، معماری و شهرسازی دورهٔ اسلامی در هندوستان، دانشگاه تربیت مدرس، تهران، ۱۳۹۴.

جوزجانی، منهاجالدین سراج، طبقات ناصری، تصحیح عبدالحی حبیبی، دنیای کتاب، تهران، ۱۳۶۳. رشیدالدین فضلالله همدانی، جامع التواریخ، تاریخ هند و سند و کشمیر، تصحیح محمد روشن، میراث مکتوب، تهران، ۱۳۸۴.

- صفا، ذبیحالله، تاریخ ادبیات در ایران، فردوس، تهران، ۱۳۷۸.
- عتبی، ابونصر محمد بن عبدالجبار، الیمینی (فی شرح اخبار السلطان یمین الدوله... محمود الغزنوی)، تصحیح احسان ذنون الثامری، دارالطلیعه، بیروت، ۱۴۲۴ق.

محرابیکالی، فردین و محسن معصومی، «بررسی تأثیر سنتهای ایرانی در تشکیلات اداری سلاطین دهلی»، تاریخ و تمدن اسلامی، ش۲۲، پاییز و زمستان ۱۳۹۴.

نظری، حسین، «بررسی عوامل مؤثر مهاجرت ایرانیان به هند در دورهٔ سلاطین دهلی»، تاریخنامهٔ خوارزمی، س۵، ش۱۵، بهار ۱۳۹۶.

فرشته، محمدقاسم استرآبادی، تاریخ فرشته، تصحیح محمدرضا نصیری، انجمن آثار و مفاخر فرهنگی، تهران، ۱۳۸۷-۱۳۹۳.

Asher, Catherine B." Architecture of Mughal India", *The New Cambridge History of India I:4*, Cambridge University Press, 2008.

Bloom, M, Jonathan, The Minaret, Edinburgh University Press, 2018.

- Burton-Page J. "Dihli", *The Encyclopaedia of Islam New Edition*, Vol. II, Edited by: B. Lewis. Ch. Pellat, J. Schacht, Leiden, E. J. Brill, 1991.
- Eaton, Richard M, "India vi, Political and Cultural Relations (13th-18th centuries)", *Encyclopedia Iranica*, 2012.
- Habib, Irfan, *Medieval Technology: Exchanges between India and the Islamic World*, Aligarh, Viveka Publication, 1985.
- Hambly, Gavin & Catherine B. Asher, "Delhi Sultanate", Encyclopedia Iranica, 2011.

- مقاله شبهقاره بیکهای ایرانی در معماری...
- Hillenbrand, Robert, "Political Symbolism in Early Indo-Islamic Mosque Architecture. The Case of Ajmir", *Iran*, 26, 1988, pp. 105-107.
- Page, J. A. "An Historical Memoire on the Qutb: Delhi.", *Memoires of the Archaeological Survey of India*, No. 22, Calcutta: Government of India, Central Publication Branch, 1926.
- Tokifusa Tsukinowa, "The Influence of Seljuq Architecture on the Earliest Mosques of the Delhi Sultanate Period in India", *Acta Asiatica*,no, 43, 1982.
- Wink, André, Al-Hind: The Slavic Kings and the Islamic conquest, 11th-13th centuries, Boston & Leiden: Brill Academic Publishing, 2002.

تاریخ دریافت: ۹۸/۰۴/۰۱ تاریخ پذیرش: ۹۸/۱۰/۰۲ (صفحه ۷۱–۹۰)

# علاءالدين اودهي و ترجيع بند او

دکتر عباس بگجانی \* \_دکتر امید سروری \*\*

چکیدہ

علاءالدین اَوَدهی از شاعران ایرانیتبار سدهٔ دهم هجری در شبهقاره است. مشهورترین اثر او ترجیعبندی است که به تقلید از فخرالدین عراقی سروده است. این ترجیعبند در شبهقاره شهرت دارد و چنان مقبولیتی کسب کرده که به مکتبخانهها راه یافته و در ردهٔ متون آموزشی جای گرفته است. هم ازاینرو دستنویسهای متعددی از آن در دست است و در سدهٔ اخیر بارها بهصورت سنگی چاپ شده است. متنی با این درجه از اهمیت در مطالعات شبهقاره، هنوز بهصورت علمی و روشمند تصحیح نشده و متن منقّحی از آن در دست زیان مقاله کوشیدهاند گامی در این راه بردارند.

**کلیدواژهها:** علاءالدین اودهی، ترجیعبند، متون آموزشی در شبهقاره، تصحیح نسخه.

\* استادیار فرهنگستان زبان و ادب فارسی

\*\* دانش آموختهٔ دکتری زبان و ادبیات فارسی

abbas.bagjani@gmail.com omidsoroory@gmail.com

۱. مقدّمه

پس از روی کار آمدن صفویان در ایران و افزایش برخی تعصبات و سخت گیریهای نابه جا عرصه بر اصحاب فکر و فرهنگ تنگ شد. گروهی از دانشوران و ادیبان ایرانی به آسیای صغیر رفتند و به دربار سلاطین عثمانی پیوستند و شمار بیشتری راه هند را در پیش گرفتند و به خدمت شاهان گورکانی درآمدند. با حضور تعداد زیادی از شاعران و ادیبان تراز اول فارسیزبان در هند، زبان فارسی در آن اقلیم گسترش یافت و چنان در شبهقاره ریشه دوانید که تا چندین قرن از مهم ترین زبانهای رایج در شبهقاره به شمار می رفت. گزید. او که در ایران گمنام و ناشناخته بود در هند ترجیع بندی عرفانی سرود که با نام «ما مقیمان» زبانزد خاص و عام شد و بعدها در زمرهٔ متون آموزشی مکتبخانهها درآمد. موضوع مقالهٔ حاضر تصحیح این ترجیع بند براساس نسخههایی معتبر و عرضهٔ اطلاعاتی دربارهٔ پیشینهٔ آن، تقلیدهایی که از آن صورت گرفته، و چاپها و ترجمههای آن است.

### ۲. علاءالدين اودهي

میرسید علاءالدین اودهی / اَوَدی، متخلص به علاء، عارف و شاعر ایرانی تبار شبهقاره، در حدود سدهٔ دهم هجری در خراسان زاده شد و بعدها به هند رفت و در اوده <sup>۱</sup> ساکن شد (تبریزی، برگ ۱۶۵؛ اوحدی بلیانی، ج۵، ص۲۸۰۴؛ صبا، ص۵۵۶؛ آرزو، ج۲، ص۱۰۳۲)<sup>۲</sup>. مؤلف نزهة الخواطر (حسنی، ج۴، ص۲۳۲) او را از نوادگان سید احمد بغدادی مشهور به ماهرو<sup>7</sup> و در تصوف از شاگردان شیخ عبدالسلام بن سعدالدین بجنوردی<sup>۴</sup> دانسته است. خود علاءالدین نیز «صاحب مقامات علیّه و کشف و کرامات سنیّه بود» (گوپاموی، ص۵۱۲) و «خوارق بسیار از او نقل میکنند» (بداؤنی، ج۳، ص۳۳). گذشته از اینها «در فنّ موسیقی هم مهارت کماینبغی داشت» (گوپاموی، ص۵۱۲).

 ۱. از کهنترین شهرهای هند که امروزه در ایالت اوتارپرادش هند قرار دارد (دربارهٔ آن نک: دانشنامهٔ زبان و ادب فارسی در شبهقاره، ج۱، ص۶۸۶).
 ۲. از ابیات ترجیعبند اوست: گربه هندوستان شدیم چهباک سبزهٔ گلشن خراسانیم
 ۳. دربارهٔ او نک: نسیمی، ص۸۲.

از شاگردان علاءالدین، فرزندش میر سید ماهرو را نام بردهاند و نیز میر سید علی نلهری را که در سال ۹۹۸ق در حادثهای به دست چند دزد به قتل رسید (بداؤنی، ج۳، ص۳۴). عبدالقادر بداؤنی (وفات: ۱۰۲۴ق) گزارش این حادثه را در ضمن شرح احوال علاءالدین آورده و با این کار موجب شده است برخی تذکرهنویسان بعدی بهاشتباه تصور کنند این ماجرا مربوط به خود علاءالدین بوده (ازجمله نک: گوپاموی، ص۵۱۲؛ صبا، ص۵۵۵)، حال آنکه علاءالدین در سال ۹۶۸ یا ۹۷۷ق درگذشته است (حسنی، ج۴، ص۳۲). علاءالدین را در اوده به خاک سپردهاند و در روزگار میرزا لعل بیگ لعلی بدخشی، از امیران دربار اکبرشاه و معاصر علاءالدین، مدفن او زیارتگاه مردم بوده است (لعلی بدخشی،

از اشعار برجای مانده از اودهی ترجیع بند او مشهور شده و جز آن تذکره نویسان (کامی قزوینی، ص۴۰۳؛ تبریزی، برگ ۱۶۶؛ گوپاموی، ص۵۱۲؛ اوحدی بلیانی، ج۵، ص۲۸۰۴؛ صبا، ص۵۵۶؛ حسینی سنبهلی، ص۲۰۷؛ امین احمد رازی، ص۴۰۹؛ اخلاص، ص۱۷۲؛ قاطعی هروی، ص۸۷) تنها ابیاتی پراکنده از این غزل او را ذکر کرده اند:

> که مرغ هر چمنی گفتوگوی او دارد ندانم آن گل خودرو چه رنگوبو دارد هنوز ساقی ما باده در سبو دارد نشاط بادەپرستان بە انتھا برسيد به زیر هر مژه از خون هزار جو دارد بیا که از هوس سرو قامتت، چشمم ز آسمان برین بر زمین فرود آرد اگر ملائکه را سحر چشم او خواهد بهار از رخ و زلف تو رنگ و بو دارد بهشت از در و بام تو زیب و فر گیرد که هرکه هست ازین گونه گفتوگو دارد حدیث عشق تو تنها نه من کنم تقریر کسی مراد بیابد که جستوجو دارد به جستوجوی نیابد کسی مراد، ولی که این متاع گرانمایه را نکو دارد' متاع دل به کف دلبری سپار، علا

**۳. ترجیعبند علاءالدین** مشهورترین شعر اودهی ترجیعبند ۲۰۹ بیتی اوست که در ۲۱ بند سروده شده است. این

۱. گفتهاند عتابی تکلو (مقتول ۱۰۲۰ق) مدعی بود مطلع این غزل سرودهٔ اوست (اوحدی بلیانی، ج۵، ص۲۸۴؛ آرزو، ج۲، ص۱۰۳۲؛ حسینی، برگ ۱۱۱ر) و «دگر مردم اهل طبع به نام سید محمد نجفی نیز میخواندند» (حسینی، برگ ۱۱۱۱ر).

ترجیعبند از نخستین منظومههایی بود که در مکتبخانههای هند به کودکان می آموختند و چون با عبارت «ما مقیمان» آغاز شده، آن را «ما مقیمی» می گفتند (تبریزی، برگ ۱۶۶).

مضمون کلی ترجیعبند آموزههای صوفیانه و نکتههای عرفانی است که بارزترین آنها مطالبی است از قبیل اشاره به ظهور خداوند در عناصر مختلف گیتی به اَشکال مختلف و عجز آدمیان از مشاهدهٔ او به چشم ظاهر؛ ستایش عشق و ذکر ماجرای دیرین ستیز عقل و عشق و شکست ناگزیر عقل در این پیکار؛ حلاوت درد هجران و احتراز عارف از درمان آن؛ استقبال عاشق حقیقی از محنت و ملامت و اینکه عاشقان مستحقّ بلا و اندوهاند؛ ارجحیت عشق بر هر چیزی و رها شدن مبتلای آن از تعلق و دلبستگی بهجز آن؛ و سرانجام اظهار عجز در توصیف و ادراک جلال و جمال خداوند.

اودهی اگرچه در روزگار اوج و اعتلای سبک هندی زندگی میکند و مثل بسیاری از شاعران این دوره از ایران به هند رفته است، اما نشانهٔ برجستهای از تأثیر این امور در ترجیعبند او دیده نمیشود. مضمون و زبان ترجیعبند بیشتر به شاعران سبک عراقی نزدیک است و البته این چندان هم غریب نیست؛ چراکه پیشتر گفتیم که او ترجیعبند خود را به اقتفای شعر فخرالدین عراقی سروده است. گذشته از این نکته که واژهها جملگی آشنا و پرکاربردند و لغت دشوار و مهجوری در سرودهٔ اودهی به چشم نمی خورد، نحو و ترتیب اجزای جمله هم در سخن او غالباً طبیعی است و ازاینرو ابیات روشن و صریحاند و تعقید و ابهامی ندارند. اصطلاحات و تعابیر معمول شاعران متصوفه، بهویژه از آن قبیل که در شعر فخرالدین عراقی هست، مانند شاهد و خط و خال و زلف و لعل و زنّار و

۳-۱. پیشینه و تقلیدها
تا آنجا که میدانیم، پیش از علاءالدین، فخرالدین عراقی (وفات: ۶۸۸ق) نخستین شاعری است که در دیوان او غزلی هست که با ترجیع بند اودهی شباهتهایی دارد. مطلع این غزل چنین است:

ما مقيمان آستان توايم عندليبان بوستان توايم

(عراقی، ص۳۵۷)

علاءالدین خود به این نکته اذعان کرده که ترجیعبندش را به پیروی از عراقی سروده است:

از عراقی صـد آفرین شنـود سخنم گر کسی برد به عراق ٔ پس از عراقی، سلمان ساوجی (وفات: ۷۷۸ق) هم ترجیعبندی به همین سبک و سیاق سروده است که با این بیت آغاز میشود:

(سلمان ساوجی، ص۴۶۸) بعد از رواج و اشتهار ترجیعبند علاءالدین، شاعران زیادی به تقلید از آن پرداختند و اشعاری در همان وزن و قالب و گاه با مضامین متفاوت سرودند. ازجملهٔ این مقلّدان میتوان به این شاعران اشاره کرد: – بیدل دهلوی (وفات: ۱۱۳۳ق):

ما حریفان برم اسراریم مست جام شهود دیداریم

(بیدل دهلوی، ج۱، ص۲۵۳)

(نورعلیشاه، ص۸۹)

(نوشاهی۲، ج۳، ص۲۱۵۰)

(همو۲، ج۳، ص۱۶۰۳)

که جهان صورت است ومعنی دوست وربه معنی نظر کنی همه اوست حال آنکه امروز این بیت در دیوان عراقی نیست، بلکه بند ترجیع بندی است در دیوان خواجوی کرمانی (ص ۵۰۷).

۱. تذکرهنویسان (بداؤنی، ج۳، ص۴۳؛ صبا، ص۵۵۶) بیت ذیل را به عراقی نسبت دادهاند و آن را بند ترجیعبندی دانستهاند که منبع الهام علاءالدین بوده است:

\_ غلاممحمدبن خضر (وفات: ۱۳۲۵ق): ما مقیمان... (همو۱، ج۳، ص۱۸۷۶) \_ بهاءالدین بهایی سندی (وفات: ۱۳۵۲ق): ما شهیدان... (همو۲، ج۳، ص۱۶۶۷) \_ محمدابراهیم یاسینی (وفات: ۱۳۸۴ق):

ما مریدان پیر احباریم رخبه اهل حدث نمی آریم

(همو۲، ج۱، ص۴۸۰)

\_غلام صمداني رامپوري (۱۴ق):

ما پرستار حضرت یاریم رو به اغیار او نمیآریم (همو۲، ج۳، ص۲۰۴۱) عنوان ترجیعبند او، که آن را در سال ۱۳۲۹ق سروده، نفحات معرفت است و با توجه به آغاز آن به پرستار حضرت نیز مشهور شده است.

۳-۲. نسخهها

چنان که گفته شد ترجیعبند علاءالدین در زمرهٔ متون آموزشی شبهقاره قرار داشت و از نخستین متونی بود که کودکان در مکتبخانهها خواندن را با آن آغاز می کردند. بنابراین طبیعی است که تعداد قابل توجهی از نسخههای این ترجیعبند برجای مانده باشد. تا آنجا که جُستهایم در کتابخانههای هند، پاکستان و ایران ۳۳ دستنویس از این ترجیعبند شناسایی شده که کهن ترین آنها از این قرار است:

\_ نسخهٔ شمارهٔ ۴۰۸، کتابخانهٔ علمای آکادمی لاهور، کتابت سید شمس الدین

۱. ازجملهٔ این همانندیهاست: وزن مشترک، تکرار الفاظ و عبارات «ترسا، زنّار، سروش، اولیالابصار، وحده لا اله الّا هو» و محوریت مضمون «تجلی خداوند در همهٔ عناصر خلقت».

چشتی، سدهٔ ۱۱ق (منزوی۱، ج۷، ص۷۰۳). \_ نسخهٔ کتابخانهٔ محمد رمضان هریپور در سرگودهای پاکستان، سدهٔ ۱۱ق (نوشاهی۱، ج۳، ص۱۸۶۱).

ـ نسخهٔ شمارهٔ O-7280/54، مجموعهٔ آذر در دانشگاه پنجاب لاهور، کتابت محمد مؤمن، ۱۰۴۹ق (همانجا).

ـ جنگ شمارهٔ ۸۸۴۱/۳۹، کتابخانهٔ مجلس، کتابت میرجمال الدین محمد، چهارشنبه هفتم شوّال ۱۱۱۵ق (طباطبایی، ص۱۷۲).

\_نسخهٔ شمارهٔ ۲۸۱۰، کتابخانهٔ انجمن آسیایی بنگال، ۱۱۷۱ق (Ivanow, p.413).

سنخهٔ شمارهٔ ۲۲۵۹، کتابخانهٔ موزهٔ سالار جنگ، سدهٔ ۱۳ق ( Muhammad ashraf, 5, ). (p.382).

\_ جنگ شمارهٔ ۱۵۵۹۲، کتابخانهٔ ملی، کتابت رحیم رفیعا معروف به احتشام دیوان، ۱۳۵۰ق (وبگاه کتابخانهٔ ملی).

\_جنگ شمارهٔ ۲۶۷/۴، کتابخانهٔ آیت الله حائری طبسی، بدون تاریخ (حافظیان، ج۱، ص۱۲۵).

#### ۳-۳. چاپها و ترجمهها

در طول سالهای مختلف، ترجیعبند علاءالدین، به صورت مستقل و گاه در کنار آثاری دیگر، بیش از ۴۰ بار چاپ سنگی شده است (نک: نوشاهی۲، ج۳، ص۲۰۱۱؛ مشار، ج۴، ص4۶۲۲؛ Arberry, II, p.272).

تا امروز، ترجیعبند علاءالدین به دو زبان اردو و انگلیسی ترجمه شده است. دو مترجم ناشناس به طور مجزا در سالهای ۱۳۰۷ق و ۱۳۴۸ق ابیات این اثر را به اردو برگردانده اند و شاه منیر عالم نیز در سال ۱۳۳۷ق ترجمه ای انگلیسی از آن به دست داده است (نوشاهی۲، ج۳، ص۲۰۱۳).

### **۳-۴. متن ترجیعبند** پیشتر گفته شد که نسخههای قدیمیتر ترجیعبند علاءالدین در کتابخانههای هند و پاکستان نگهداری میشود. متأسفانه بهرغم تلاش بسیار و جستوجوی گسترده،

دستیابی به این نسخهها برای نگارندگان فراهم نشد. در این مقاله، نسخههای زیر مبنای تصحیح متن ترجیعبند بوده و با توجه به صحت و درستی ضبطها بدین ترتیب از آنها استفاده شده است:

\_ (گ) دستنویس شمارهٔ ۷۲۶۸ کتابخانهٔ گنجبخش مورّخ ۱۲۸۵ق (منزوی۲، ج۳، ص۱۷۵۹) که هرچند قدمت چندانی ندارد ضبطهای صحیح آن نشان میدهد از روی نسخهای موثق استنساخ شده است و این موضوع را نسخهٔ کتابخانهٔ ملی و چاپهای سنگی ترجیعبند هم تأیید میکند.

\_(ج) جنگ شمارهٔ ۸۸۴۱/۳۹ کتابخانهٔ مجلس مورّخ ۱۱۱۵ق که قدیمی ترین نسخهٔ موجود در ایران است؛ اما ضبطهای آن اغلب مخدوش و نادرست است.

جز این دو، به جنگ شمارهٔ ۱۵۵۹۲ کتابخانهٔ ملی مورّخ ۱۳۵۰ق و نیز برخی چاپهای سنگی ازجمله دو چاپ سال ۱۲۶۱ق در چاپخانههای حسنی و علوی در لکهنو، چاپ سال ۱۳۰۲ در چاپخانهٔ فتحالکریم بمبئی و چاپ بیتاریخ چاپخانهٔ منشی نَوَل کشور مراجعه شده که همگی تقریباً با نسخهٔ کتابخانهٔ گنجبخش همساناند و اختلافات جزئی در ضبطهای آنها حاصل غلطخوانیهای کاتبان است.

۲. ج: به جان و دل.

۱.ج: دنیای و دین (!).

لب تو رشک رنگ مرجان است رخ تــو غيــرت گلســتان اســت بـر سـر لالـه عنبرافشـان اسـت دلبـــرا، ســـنبلت بـــه خوشــبويي عاشقان را بهجای قرآن است صفحة روى توبه آيت خال گوی خوبی تورا به چوگان است برگ ریحان تورا به نسرین است جای طوطی به شکّرستان است خــط بــه لعلــت وســيلتى دارد یا رب، این درد را چه درمان است به نشد دردم از علاج طبیب وصف حسنت نه حدّ امكان است مینیارم زدن به وصف تو دم تا شد از پیش دیده نقش رخت دمیهدم خلون ز دینده بناران است بلبل شاخسار گلشن قدس این سخن هر صباح گویان است که به چشمان دل مبین جز دوست

هرچه بینی بدان که مظهر اوست

لیــک در چشــم مــا نمــی آیــی بــه جهــان در همیشــه پیــدایی بوالعجب مانده ام که هر جایی ای کـه در هیچجـا نـداری جـا زانکــه مشــهورتر بــه یکتـایی در لباس دویے نمے گنجے چهـ\_رههـای بتـان یغمـایی روشــن از آفتــاب طلعــت توســت خــرّم آن دم کــه پــرده بگشـایی از جمالــت كــه بىمثــال آمــد گــاه پيــريّ و گــاه برنـايي گــاه مســـتيّ و گــاه هشــياري گــاه مــوجيّ و گــاه دريـايي گــاه دُرّی و گـاه غواصـي در چـپ و راسـت و زیـر و بـالایی اندرون و برون و از پس و پیش از دل زار صــوت شــيدایی دوش گوینــدهای ادا مــے کــرد که به چشمان دل مبین جز دوست

هرچه بینی بدان که مظهر اوست

| گوشـــــهٔ زاهدانــــه بازگـــــذار | مشـکبـوي اسـت گوشـهٔ گلـزار     |
|-------------------------------------|---------------------------------|
| خلــق را نیســت حاجــت عطّــار      | عطربیــز اســت بــاد نــوروزی   |
| بکـــنم ســـجده بـــر در خمّــار    | چـه عجـب گـر در ايـنچنـين ايـام |

۱. ج: با.

| خــوش درآیــم بــه حلقــهٔ زنّــار   | بركشـــــم جبـــــهٔ دوتارويــــه         |  |
|--------------------------------------|-------------------------------------------|--|
| «وَ قِنــا ربَّنـا عــذابَ النِّـار» | گل نار آن که در خزان میخواند ا            |  |
| طعنـــهها میزنــد بســی گلنــار      | هـر <sup>۲</sup> دم از بـاد صـبح بـر آتـش |  |
| کــوه و صــحرا و کوچــه و بــازار    | از گـل تـازه عنبرافشـان اسـت              |  |
| مـــردم ديـــدهٔ اولــــىالابصـــار  | روشــن اســت از نظــارهٔ نــرگس           |  |
| مــــىشـــنيديم از در و ديـــوار     | چـون بـه بستانسـرای دررفتـيم              |  |
| که به چشمان دل مبین جز دوست          |                                           |  |
| ان که مظهر اوست                      | هرچه بینی بدا                             |  |

| «وحــــده <sup>۳</sup> لا الــــه الّا هــــو» | میرسید این ترانیه از هیر سو:       |  |
|------------------------------------------------|------------------------------------|--|
| شــاهدان را بهانــه در ابــرو                  | نــاوک انــدر کمــان خــود دارد    |  |
| عقـــل را نیســت زور در بــازو                 | تـا کنـد پنجـه بـا مبـارز عشـق     |  |
| سال ها شد که میکند کوکو                        | جـان مـن بـی رُخ تـو فاختـهوار     |  |
| پیش بت سجدہ میبرد ھنـدو                        | سـر بـه پـیش تـو مـینهـم هـر دم    |  |
| وی ز مـوی تـو نافـهـا خوشـبو                   | اي ز روي تــو ديــدههــا روشــن    |  |
| بـــه بيابــان نهــاد رخ آهــو                 | دیــد چــون چشــم شــیرگیر تــو را |  |
| در ره عشــق يــکدل و يــکرو                    | زاهــدا، بگــذر از دوئــيّ و درآ   |  |
| بالیقین بشنوی تو از هر سو                      | گر تورا گوش جان نباشد کر           |  |
| که به چشمان دل مبین <i>جـ</i> ز دوسـت          |                                    |  |
|                                                |                                    |  |

هرچه بینی بدان که مظهر اوست

| نکھـــت نافــــهٔ تتـــار آمـــد      | بــــاغ را مـــــژدهٔ بهــــار آمــــد |
|---------------------------------------|----------------------------------------|
| مــــرغ در مرغــــزار زار آمــــد     | هر طرف بانگ بلبلان برخاست              |
| بــوی گیسـوی آن نگـار آمـد            | از شـــکن،هــای طــرهٔ ســـنبل         |
| بــاده نادیــده در خمــار آمــد       | چشم نرگس ز ساغر لالیه                  |
| ابــــر نــــوروز در نثــــار آمــــد | صــبحدم بــر ســر عــروس چمــن         |

ســـخن آبــدار مـــىگويــد هرکــه وصـف نگـار مــی گویـد با دل هوشیار می گوید پیر ما سرّ عالم مستی باز مشک تتار می گوید خــط او را خــرد بــه نــادانی خبـــر زلـــف يـــار مـــى گويـــد در ســـحرگه نســـیم نـــوروزی ٔ گلـــهٔ جــور خــار مـــیگویــد باغبان پیش گل به موسم گل قص\_\_\_\_هٔ نوبه\_\_\_ار م\_\_\_\_ی گوی\_\_\_د بلبل اندر خران به شاخ کهن از س\_ر انکس\_ار م\_\_\_\_گوی\_\_\_د سرو در باغ وصف بالايش ہے کسے مار مار میں گویے چـون کشـم زلـف عنبـرينش را م\_رغ دس\_تانس\_رای روض\_هٔ راز<sup>۵</sup> ص\_\_\_\_حدم زارزار م\_\_\_\_\_گوی\_\_\_د که به چشمان دل مبین جـز دوست هرچه بینی بدان که مظهر اوست

| جــان هریــک فتــاده در ناپــاک    | ای ز بهــر تــو عــالمی غمنــاک                |
|------------------------------------|------------------------------------------------|
| همــــه را كــــور ديــــدهٔ ادراک | بر جمال و جلال چهره <sup><sup>8</sup> تو</sup> |
| مییشیود رام توسین افیلاک           | شهسواریست عشق کز بیمش                          |
| هـر کـه در راه حـق بـود چـالاک     | ننهد پا به کوچمهٔ باطل                         |
| مينخواهند از كسمي تريماك           | زهرنوشــــندگان جــــام غمــــت                |

ج: در. ۳ .ج: گل لعل.

۴. ج: عنبربو.

۱. ج: از. ۵. ج: دستانسرای دررفتم (!)؛ گ: روضهٔ گل. ۶. ج: جلال و جمال قدرت

تُ رک عشق تو عاشقانت را می کُشد وز کسی ندارد باک آه من سوخت استخوان مرا آتشی زد به خرمن خاشاک خنجر عشق یار بار دگر می کند سینه های یاران چاک بشنوی از زبان هر موجود ساعتی گرز غیر گردی پاک<sup>۱</sup> که به چشمان دل مبین جز دوست هرچه بینی بدان که مظهر اوست

جــام جمشــيد را زنـــي بـــر هـــم گر خبوری جرعیهای زساغر غیم مالکـــان غــم و بـــلا در دم ملک شادی همی دهند به باد میںنخواہند از کسے مرهم دردمنــدان زخــم تيــغ فــراق رشــــــتهٔ دلقشـــان نگـــردد <sup>۳</sup> نـــم گـر بـه دريـا دراوفتنـد بـه وجـد عاشيقان را برون ازيين عيالم برترین عالمی ست گر دانی حــرم عشــق (ا شــوى محــرم چون به خود عیش <sup>۴</sup> را حرام کنے دامین عیش را نگیری کم ت\_\_\_ ن\_\_\_درد ب\_\_\_لا گریبان\_\_\_ نظری کنن به مظهر آدم گــر بجــویی صــفات ذات خــدا . بشـــنوی از نـــوای زیـــر و بــــم ساز عشق اربه چنگ درگیری که به چشمان دل مبین جز دوست

هرچه بینی بدان که مظهر اوست

| دامــن شــادی آری انــدر چنــگ    | از غــم و درد گــر نیــایی تنــگ                 |
|-----------------------------------|--------------------------------------------------|
| جان من، کی رسی بـه مرکـب لنـگ     | در مقامـــات منــــزل جانــــان                  |
| شیشــهٔ ننــگ را زنــی بــر ســنگ | گــر خــوری جرعــهٔ ملامــت را                   |
| راسـتبـازان نمـیکننـد درنـگ       | بـر بسـاط بـلا بـه سـربازی                       |
| بعد ازان کـن بـه راه عشـق آهنـگ   | اول از پـــردهٔ خـــودی بـــهدرآی                |
| مانی از خود نهان کند ارژنگ        | <sup>۷</sup> گر ببیند نگارخانهٔ غیب <sup>۷</sup> |

۱. بیت از «گ». ۲. ج: دراوفتند چه باک. ۳. نگیرد؟ ۴. گ: خویش. ۵. ج: ذات. ۶. گ. ک. نوای نالهٔ بم. ۷. گ: عشق.

راحــت انــدر دل خــراب رســيد یار با شیشهٔ شراب رسید بین که آن شوخ بینقاب رسید ماهرویان به رخ نقاب کشند دل مــن رفــت ســوى مژگـانش گوییا سیخ را کباب رسید از حیا بر رخش گلاب رسید چون نظر کرد گل به رخسارش این حکایت به شیخ و شاب رسید پیر ما عشق آن جوان دارد ب\_ر س\_رم از پ\_ی ث\_واب رس\_ید تُرك من بهر كشتنم با تيغ یارم از خانه <sup>۴</sup> بی حجاب رسید زانکه قربان تیر و ترکش او آه مــن چــون بــه ماهتــاب رســيد ب\_ر رخــش داغ آتشــين بنهـاد مــن دیوانــه را خطــاب رســید چــون رہ عقــل را خطــا کــردم که به چشمان دل مبین جـز دوست هرچه بینی بدان که مظهر اوست

| راه شــــهر دوا نمـــــهدانـــــهم | در بیابـــان درد حیـــرانیم                  |
|------------------------------------|----------------------------------------------|
| مــینــدانیم تــا چــه مرغــانیم   | اوفتـــاديم در قفـــس ناگـــاه               |
| گــه اميـريم و گـاه دربـانيم       | گــه خــرابيم و گــاه معمــوريم              |
| گ_اہ ترس_ا و گ_ہ مس_لمانیم         | گــه جهــوديم <sup>۲</sup> و گــاه زنّــاريم |
| گ_اہ دردیم و گ_اہ درم_انیم         | گــه طبيبــيم و گــاه بيمــاريم              |
| گــاه گريــان و گــاه خنــدانيم    | گــاه صــوفيّ و گــاه رقّاصــيم              |

| ۳. ج: عشق نوجوان. | ٢. ج: غير از آواز مرغ. | ۱. بیت از «گ».       |
|-------------------|------------------------|----------------------|
| ۶. ج: سلطانيم (!) | ۵. گ: دلش.             | ۴. ج: یار همخانه (!) |
|                   |                        | ۷. ج: گاه رهبان (!)  |

گاه منظور چشم عشّاقیم گاه ناظربه روی <sup>۱</sup> خوبانیم گر به هندوستان شدیم چه باک سبزه<sup>۲</sup> گلشن خراسانیم تابیاموختیم ابجد عشق رقمی غیر ازین نمیدانیم که به چشمان دل مبین جز دوست هرچه بینی بدان که مظهر اوست

آمد از عشق محوب رویان باز هـ , كـه را ديـده شـد بـه روى تـو بـاز ہےچ گاہے بے ہوش نامد باز وآن که از جـام عشـق شـدمـدهوش <sup>۴</sup> دیـدەهـا را ز<sup>۵</sup> غیـر او چـون بـاز گے بخےاہی کے بینے اش بے دوز نامـــهٔ درد چــون کنـــی آغـاز حرف درمان ز لوح سینه بشوی جان فدا مے کنند اہل نیاز از دل و جان نشار ناوک دوست چون نظر مے کنم بے نقے ش رخت یرتے حصق ببیےنم انے در بےاز دل محمــود را بــه زلــف ایــاز گ\_\_\_ بجوین\_\_\_د ب\_\_\_از دریابن\_\_\_د پ\_یش دول\_تس\_رای ص\_فهٔ راز دوش خـود را بـه خـواب مـے دیـدم از درونــــش برآمـــد ایــــن آواز ب\_\_\_\_\_زدم تخت\_\_\_هٔ درش ناگ\_\_\_اه که به چشمان دل میں جز دوست هرچه بینی بدان که مظهر اوست

ای دل دوستان به روی تو شاد خانهٔ شادی از رُخَت آباد گر ببیند لبان شیرینت نقش شیرین ز دل گنَد فرهاد هرگز از بندگیت سر نکشد در جهان هیچ بنده و آزاد مادر دهر چون تو فرزندی از ازل تا ابد نه دید و نه زاد گر قبولم کنی وگر مردود نتیوانم زدن دم اییراد شحنهٔ عشق تو به ملک دلم میفزاید برون ز حد بیداد پیش محراب طاق ابرویت سروری نیست آن که سر ننهاد

۲. چ: چشم (!)
 ۲. چ: چشم (!)
 ۲. چ: به (!)
 ۲. چ: عشق بی هوش است.

۳. ج: روی.

نہ چو ہریک فسانہ مے گویم قص\_\_\_ أه عاش\_\_\_قانه م\_\_\_\_ الحويم با فقیر و یگانه مے گویم رمز فقر ویگانگی به نیاز وصف مرآت و شانه مے گویم روز و شب بهبر زلیف و روی نگیار ' ســـــخنان زمانـــــهٔ غـــــدّار ہے بے اہل زمانے مے گویم در دیـــوانگی همـــی کـــوبم ع\_اقلی را بھانےہ م\_\_\_\_گ\_ویم زان حــدیث چمانــه مــیگـویم ساغر لالــه دیــده ام بــه چمــن شــکر و دام و دانــه مــی گــویم چون لب و زلف و خال او دیدم ہے۔ خـودان را شـبانه مے گـویم خبے خےواری از <sup>۲</sup> خرابے دھےر دمبے گویم چــون کــه واقـف شــدم ز يــردهٔ راز که به چشمان دل مبین جز دوست هرچه بینی بدان که مظهر اوست

۱. ج: باز با عزدلان مرات کار (؟) ۴. ج: مینخواهند از کسی.

۲. ج: و.
 ۳. ج: بى خودم زآن به خانه.
 ۵. ج: زهر.

داروی درد س\_\_\_\_نهٔ بلب\_\_\_\_ل تازہ شد بوستان بہ موسم گل نکھےت چےین طےرّۂ سےنبل میدهـد نافـههای چـین بـر بـاد بسته بـر چشـمههای بسـتان یـل بـرگ،هـای گـل از یـے خوبـان دیگر از حلیهٔ ریاحین جل باغبان بر سمند باغ انداخت کـه بـهیکبار مسـت شـد بیمـل نظـری کـن بـه نـرگس مخمـور پُـر شـد از شیشـه نعـرهٔ قلقـل از دم قـــول بلـــبلان ســحر از گـل لالـه مسرخ شـد چنگـل باز و درّاج را به صحن چمن سر فروبرده <sup>۴</sup> بردم از سر ذُل مـــن مخمــور <sup>۳</sup> در چنــين روزی ازیے آنکہ چون شوم واصل ناگهان این شنیدم از صُلصُل که به چشمان دل مبین جز دوست هرچه بینی بدان که مظهر اوست

| ۴. ج: کرده (!) | ۳. ج: مهجور.      | ٢. ج: لعل.   | ۱. ج: قدس. |
|----------------|-------------------|--------------|------------|
| ۸. گ: نمیداند. | ٧. ج: من باز بھر. | ۶. ج: كرديم. | ۵.ج: کی.   |

وصل او را محال مے گویند ق\_رب او را وص\_ال م\_\_\_گوین\_د چهرهاش را چوماه می خوانند ( ابروش را هلال مے گویند بهغلط ميم و دال مے گویند خطنویسان دهان و زلفش را بررخش آنکه خال می گویند داغ سوز شرار سينهٔ ماست جـام جـم را سـفال مـي گوينـد جرعــــهنوشـــان بـــادة لعلـــش یای صفّ نعال مے گویند مســــند شــــاه را گــــدایانش ناقصیان دسیتگاه دنیکا را یایگ\_اہ کم\_ال م\_\_\_گوین\_د روز و شب قیل و قال مے گویند قصـــهٔ نــاقبول و قــول قبــيح از سر وجد و حال می گویند ص\_\_\_وفيان در رهِ ص\_\_\_فا ه\_\_\_ر دم که به چشمان دل مبین جز دوست هرچه بینی بدان که مظهر اوست

هــر كــه را مايــهٔ يقــين باشــد دیدهٔ او خدای بین باشد مه\_\_\_رهٔ آس\_\_مان نگ\_\_ین باش\_\_د خ\_\_\_اتم همّ\_\_\_\_ت بلن\_\_\_دش را نظ\_ر عارف\_ان چن\_ین باش\_د غیر حق کس نباشدش منظور هـركـه او دائمـاً حـزين باشـد میرسد ۲ عاقبت به عیش مدام عــالمش بنــدهٔ کمــین باشــد بنــدەاى كــوز خــواجگى برهــد آن کـه شـد محـرم سـرای صـفات حــرین باشــد ای که نآیی محمی به دین خدای کار دین را خلل بدین باشد رہروی کو چشید ساغر وصل <sup>۴</sup> با خـود او<sup>6</sup> را مـدام كـين باشـد هـر مـرادی کـه هسـت ایـن باشـد در نشـــان مـــراد ذاکـــر حــــق ً که به چشمان دل مبین جز دوست

هرچـه بينــى بـدان كـه مظهـر اوسـت

دیـــدم آنجـــا یکـــی دلارامــی

دوش رفــتم بــه ســوی حمّـامی

- ۳. ج: آن که نآمد (!) ۶. گ: داستان مراد ذاکر عشق.
- ۲. ج: برسد. ۵. ج: خودی (!)

۱. گ: می بینند. ۴. ج: صلح (!)

نازکی، مەرخىے، گىلانىدامى چابکی، دلبریّ و بریاکی سرکشیے، خونخیوریّ و خودکیامی ســروقدّی و پاســمینبــویی مست چشمے و ساغرآشامی تنـــدخویی و مـــدم آزاری گ\_اه در عل\_م عش\_وه علّام\_ي گ\_اه در بح\_ث حیل\_هی\_ردازی ٔ از رخ و زلـــف، کفـــر و اســـلامی عاشـقان را همـے نمـود عیـان تـــا نـــوازد ز روی انعـــامی چون مرا دید سوی خود ٔ طلبید در مین از هیوش و آگهیی <sup>۳</sup> نیامی متحیّر شدم چنان که نماند کے مراداد این چو پیغامی مےندانم کے اندران حیے ت که به چشمان دل مبین جز دوست هرچه بینی بدان که مظهر اوست

۴. نتیجه گیری
بررسی احوال و ترجیعبند علاءالدین اودهی نشان میدهد که با وجود تحقیقات و تتبعات گسترده و ارزشمند دربارهٔ نفوذ و تأثیر زبان فارسی در شبهقاره، هنوز هم آثاری میتوان یافت که بهرغم برخورداری از ارج و شهرت در میان فارسیزبانان این حوزه و جای گرفتن در ذهن و ضمیر آنان، در ایران گمنام و ناشناختهاند. شناساندن این آثار و عرضهٔ صورتی صحیح از متن آنها وظیفهای است که بیش از همه بر عهدهٔ ایرانیان است.

منابع آرزو، سراج الدین علیخان، مجمع النفایس، تصحیح زیب النسا علیخان، مرکز تحقیقات فارسی ایران و پاکستان، اسلام آباد، ۱۳۸۳. اخلاص، کشنچند، همیشه پهار، تصحیح وحید قریشی، انجمن ترقی اردو، کراچی، ۱۹۷۳. امین احمد رازی، هفت اقلیم، تصحیح محمدرضا طاهری، سروش، تهران، ۱۳۷۸. اوحدی بلیانی، تقی الدین محمد، عرفات العاشقین و عرصات العارفین، تصحیح ذبیح الله صاحبکاری و

۴. گ: به وصالی که داد؛ ضبط «وصالی» در این بیت موجب شده است برخی (ازجمله عباسی ۱: ۹۷ و (Ivanow, ۶) به وصالی بدانند. (p.413) بهاشتباه، سرایندهٔ ترجیعبند را شاعری به نام وصالی بدانند.

آمنه فخراحمد، میراث مکتوب و کتابخانه، موزه و مرکز اسناد مجلس شورای اسلامی، تهران، ۱۳۸۹. بداؤنی، عبدالقادر، منتخب التواریخ، تصحیح احمد علی صاحب، انجمن آثار و مفاخر فرهنگی، تهران، ۱۳۸۰.

بیدل دهلوی، عبدالقادر، کلیات، تصحیح اکبر بهداروند و پرویز عباسیداکانی، الهام، تهران، ۱۳۷۶. تبریزی، ابوطالب، خلاصة الافکار، نسخهٔ شمارهٔ ۴۳۰۳ کتابخانهٔ ملک. حافظیان، ابوالفضل، فهرست نسخ خطی کتابخانهٔ طبسی حائری، میراث مکتوب، تهران، ۱۳۸۳. حسنی، عبدالحی، نزهة الخواطر و بهجة المسامع و النواظر، دائرةالمعارف العثمانیة، حیدرآباد دکن، ۱۳۷۴ق.

حسینی، عمادالدین محمود، خزینهٔ گنج الهی، نسخهٔ خطی شمارهٔ ۶۴۶ کتابخانهٔ برلین. حسینی سنبهلی، میر حسین دوست، تذکرهٔ حسینی، نولکشور، لکهنو، ۱۲۹۲ق. خواجوی کرمانی، دیوان، تصحیح احمد سهیلیخوانساری، کتابفروشی محمودی و بارانی، تهران، ۱۳۳۶.

دانشنامهٔ زبان و ادب فارسی در شبهقاره، زیر نظر محمدرضا نصیری، فرهنگستان زبان و ادب فارسی، تهران، ۱۳۸۴.

سلمان ساوجی، دیوان، تصحیح عباسعلی وفایی، انجمن آثار و مفاخر فرهنگی، تهران، ۱۳۸۲. صبا، محمد مظفر حسین، روز روشن، تصحیح محمدحسین رکنزادهٔ آدمیت، کتابخانهٔ رازی، تهران، ۱۳۴۳. طباطبایی، محمد، فهرست مختصر نسخههای خطی کتابخانهٔ مجلس شورای اسلامی، کتابخانه، موزه و مرکز اسناد مجلس شورای اسلامی، تهران، ۱۳۸۶.

عباسی، منظور احسن، تفصیلی فهرست مخطوطات فارسیه، پنجاب پبلک لائبریری، لاهور، ۱۹۶۳-۱۹۶۶.

عراقی، فخرالدین ابراهیم، دیوان، تصحیح سعید نفیسی، سنایی، تهران، ۱۳۳۸. قاطعی هروی، مجمعالشعرای جهانگیرشاهی، تصحیح محمد سلیم اختر، مؤسسهٔ تحقیقات علوم آسیای

میانه و غربی، کراچی، ۱۹۷۹. کامی قزوینی، علاءالدوله، نفایس المآثر، تصحیح سعید شفیعیون، کتابخانه، موزه و مرکز اسناد مجلس

کامی فرویدی، علاءالدوله، تفایس المانر، تصحیح سعید سفیعیون، کتابخانه، موره و مرکز استاد مجلس شورای اسلامی، تهران، ۱۳۹۵.

گوپاموی، محمد قدرت الله، نتایج الافکار، تصحیح یوسف بیگ باباپور، مجمع ذخائر اسلامی، قم، ۱۳۸۷. لعلی بدخشی، لعل بیگ، ثمرات القدس من شجرات الأنس، تصحیح سید کمال حاج سید جوادی، پژوهشکدهٔ علوم انسانی، تهران، ۱۳۷۶.

مشار، خانبابا، فهرست کتابهای چاپی فارسی، بنگاه ترجمه و نشر کتاب، تهران، ۱۳۵۳. منزوی، احمد (۱)، فهرست مشترک نسخههای خطی فارسی پاکستان، مرکز تحقیقات فارسی ایران و پاکستان، اسلامآباد، ۱۳۶۵.

Arberry, A. j., Catalogue of the library of the India Office, Vol. II, pt. VI, 1937.

- Ethe, hermann, *Catalogue of Persian manuscripts in the library of the India Office*, V1, Oxford,1903.
- Ivanow, wladimir, Concise Descriptive Catalogue of the Persian Manuscripts in the collection of the Asiatic Society of Bengal, calcvtta, 1924.
- Muhammad ashraf, Concise Descriptive Catalogue of the Persian Manuscripts in the salar Jung musum and library, V5, Hyderabad, 1969.
- Sprenger, Aloys, A catalogue of the Arabic, Persian and Hindu'sta'ny manuscripts of the libraries of the King of Oudh, Volume 1, Calcutta, 1854.

تاریخ دریافت: ۹۸/۰۴/۰۱ تاریخ پذیرش: ۹۸/۱۰/۰۲ (صفحه ۹۱–۱۰۳)

## جایگاه زنان در معماری عصر گورکانیان هند

دکتر فریبا پات \* \_ مریم استاجی \*\*

چکیدہ

دورهٔ فرمانروایی سلاطین گورکانی (حک: ۹۳۲ تا ۱۱۱۸ق) از بابر تا اورنگزیب یکی از شکوفاترین دورههای فرهنگی و هنری هند به لحاظ معماری محسوب میشود. در این دوره توجه به فعالیتهای ساختوساز مختص مردان نبود، بلکه زنان و شاهدختهای مغول نیز مشارکت داشتند و نقش فعالی در معماری ایفا می کردند. زنان خانوادههای شاهی و غیر شاهی با وجود محدودیتهای بسیار، موفق شدند با تکیه بر استعداد، ذکاوت و پشتکار سهم عمدهای در ساخت بناهای دینی و غیر دینی این دوره داشته با تکیه در این مقاله به سهم زنان و میزان مشارکتشان در فعالیتهای معماری پرداخته شده است.

**کلیدواژهها:** زنان درباری، معماری، گورکانیان هند، مسجد، مدرسه، باغ، کاروانسرا.

\* استادیار گروه تاریخ فرهنگ و تمدن اسلامی دانشگاه الزهرا<sup>(س)</sup> (نویسندهٔ مسئول). \*\* دانشجوی کارشناسیارشد رشتهٔ تاریخ فرهنگ و تمدن اسلامی دانشگاه الزهرا<sup>(س)</sup>.

f.pat@alzahra.ac.ir

مقدمه

سلاطین مغول هند یا گورکانیان از نوادگان تیمورند و ظهیرالدین محمد بابر، مؤسس این سلسله است. شش نفرِ نخست از ۱۷ سلطان این سلسله، یعنی بابر، همایون، اکبر، جهانگیر، شاهجهان و اورنگزیب، به مغولان کبیر معروفاند که از سال ۹۳۲ تا ۱۱۱۸ق در هند حکومت کردند. در این دوره زنان فارغ از جنسیتشان به معماری و فعالیتهای ساختوساز علاقه نشان دادند و آثار فراوانی را از خود برجای گذاشتند. این پژوهش بدین سؤالات پاسخ خواهد داد که آن زنان چه کسانی بودند؟ پایگاه اجتماعی آنها چه بود و عمدتاً چه آثاری را خلق کردند و چرا؟

پیشینه در زبان فارسی جز مقالهٔ اللهبخش راجپوت با عنوان «سهم شاهزاده خانمهای مغول در معماری شبهقاره» که بسیار مختصر به این موضوع پرداخته، تحقیقات زیادی دربارهٔ نقش زنان در زمینهٔ معماری انجام نپذیرفته است. پایاننامهٔ ثریا شریفینژاد با عنوان «ویژگیهای تاریخی، معماری و باستانشناختی باغهای ایران در عصر صفوی و مقایسهٔ تطبیقی آنها با باغهای گورکانیان هند» ضمن بیان ویژگی باغهای ایرانی عصر صفوی و مقایسهٔ آنها با باغهای گورکانیا، اشارات کوتاهی هم به برخی از باغها و باغمزارهایی که بیگمان مغولان هند آنها را بنا کردهاند، کرده است. امیرحسین رضاییمزینانی در پایاننامهاش با عنوان «تاریخ هنر و معماری اسلامی در دورهٔ مغولان هند (گورکانیان)» به معماری این دوره بهطور کلی پرداخته و اشاراتی کوتاه هم به برخی از بناهایی که زنان ساختهاند، کرده است. رخا مسره نیز در کتابی با عنوان زنان دربار هند به فعالیتهای فرهنگی زنان ازجمله نقش آنها در معماری اشاره کرده است که در این پژوهش از آن

### فعالیتهای معماری زنان در دورهٔ بابر

در دورهٔ فرمانروایی بابر (حک: ۹۳۲-۹۳۷ق)، حکومت مغولان هند سلسلهای نوپا و تازهتأسیس بود و فرصت چندانی برای پرداختن به معماری نداشت؛ اما با این حال

ساخت بناهایی چون باغ از طرف اعضای خاندان سلطنتی مورد توجه قرار گرفت. شاهدختها و زنان مغول از آن جهت که بیشتر اوقات فراغت خود را در باغها سپری می کردند، به ساخت آن توجه نشان دادند. شهربانو بیگم، دختر میرزا ابوسعید، خالهٔ بابر، در شهر کابل باغی موسوم به باغ «شهرآرا» ساخت که در قرن نوزدهم به باغ «علم گنج» مشهور شد (کارگر، ص۵۱).

فعالیتهای معماری زنان در دورهٔ همایون

پس از بابر فرزندش همایون به قدرت رسید. در دورهٔ سلطنت وی دو تن از همسرانش به نام حمیدهبانو بیگم ملقب به مریممکانی و مشهور به حاجیبیگم (وفات: ۱۰۱۳ق)، و بیکهبیگم به ساخت مقبره و مدرسه توجه کردند. فرایند ساخت مقابر در جهان اسلام اینگونه بود که ابتدا قدیمیترین آرامگاهها بر فراز قبر اولیاء برپا شد و دیری نپایید که برای خاندانهای حکومتگر نیز ساخته شد (اتینگهاوزن، ص۱۸).

حمیدهبانو بیگم، همسر محبوب همایون، مقبره ای را در سال ۹۷۸ق در شهر دهلی برای وی بنا کرد. حمیده اصالتاً ایرانی و از احفاد و نوادگان شیخ احمد جامی بود. همایون پس از آنکه در دورهٔ اول حکومتش با شورش شیرشاه سوری، از امرای افغان، مواجه شد، به ایران نزد شاه طهماسب صفوی پناهنده شد. همراهی حمیدهبانو بیگم با او موجبات آشنایی اش را با الگو و شیوهٔ معماری مقابر ایرانی فراهم ساخت و موجب شد در ساخت مقبرهٔ همایون از آن الگوبرداری کند. حمیدهبانو حتی مکان زندگی خود را به یک اردو در محل احداث بنا انتقال داد تا بتواند در کار بنا نظارت مستقیم داشته باشد. معماری که وی برای ساخت مقبرهٔ همسرش انتخاب کرد، «میرک میرزا غیاث» نام داشت که او نیز ایرانی بود و اولین گنبد سنتی ایرانی یعنی «گنبد دوپوشه یا دوپوسته»<sup>۱</sup> را در هند دورهٔ گورکانی به شمار میرود؛ زیرا بلافاصله بعد از بنای این مقبرهٔ تاریخی، مغول ها تشویق شدند آثار تاریخی بیشتری را بنا کنند. این مقبره بعدها الگویی هم برای ساخت تاجمحل شد و از این لحاظ اهمیت فراوانی یافت (سیفآزاد، ص۲۷۸).

۱. گنبدی است با دو جدارهٔ داخلی و خارجی و بین دو جداره، فضایی خالی قرار دارد (بهرامپور، ص۱۸).

بنای دیگری که حمیدهبانو بیگم ساخت، مکانی موسوم به «عربسرای» است که آن را متصل به مقبرهٔ همایون بنا کرد. وجه تسمیهٔ آن به عربسرای این است که حمیدهبانو هنگام بازگشت از سفر مکه، حدود ۳۰۰ نفر از اعراب را بههمراه خود به هند آورد و مکانی برای اسکان آنها بنا کرد (بل، ص۲۰۸). علاوه بر این، وی باغ و خانهای اشرافی نیز در جادهٔ آگره به بیانا<sup>۱</sup> ساخت (Misra, p.92)<sup>.</sup> همسر دیگر همایون بیکهبیگم تنها مدرسهای نزدیک آرامگاه همسرش ساخت.

فعالیتهای معماری زنان در دورهٔ اکبر

پس از همایون، فرزندش اکبر (حک: ۹۶۳-۱۰۱۴ق) به قدرت رسید. وی با وجود اینکه حتی سواد خواندن و نوشتن نداشت، از حامیان بزرگ دانشمندان و هنرمندان بود. مسجد، مدرسه و باغ ازجمله بناهایی بود که برخی از زنان درباری در این دوره به ساخت آن اقدام کردند.

سلیمه سلطان بیگم باغی موسوم به «باغ مندها کرکه» بنا کرد و بعد از مرگش در آنجا دفن شد (خواجه کامگار حسینی، ص۱۶۴). گاهی زنان تنها به تزئین باغها میپرداختند. جانان بیگم، دختر عبدالرحیم خانخانان، پس از ازدواج با یکی از پسران اکبر و راه یافتن به دربار دستور داد به افتخار پدرش، زمین چمن خشک و بی حاصل فتح باغ، باغ پیروزی پدرش، را در احمدآباد با مخمل سبزرنگ فرش کنند و درختان بیبرگ باغ را با ابریشم سبز بیارایند (شیمل، ص۲۱۰).

مشارکت در ساخت و ساز ابنیه در این دوره تنها مختص زنان درباری نبود. دایههای سلاطین مغول نیز در این امر شرکت داشتند. ماهم آنگه، دایهٔ اکبر، معروفترین دایه در طی حکومت مغولان بهواسطهٔ رابطهٔ رضاعی که با اکبر داشت به موقعیت و جایگاه مهمی در دربار رسید. در سال ۹۶۹ق دستور داد مسجدی برایش بسازند. این مسجد بههمراه مدرسهای که بانیاش خود ماهم آنگه بود، به «مسجد و مدرسهٔ خیرالمنازل» معروف است و در دهلی روبهروی قلعهٔ پورانا واقع شده است (همو، ص۱۸۱).

۱. بیانا نام شهری در هندوستان و مرکز رنگرزی است.

| ا امروز باقی است؛ با این مضمون: | بر سردر این بنا کتیبهای نقش بسته که ت |
|---------------------------------|---------------------------------------|
| کے باشد اکبر شاہان عادل         | بـه دوران جـلال الـدين محمـد          |
| بناكرد این بنا بھر افاضل        | چو ماهم بیگم عصمتپناهی                |

(بل، ص۱)

علاوه بر زنان و دایههایی که در دربار بودند، برخی از زنان امرا نیز در فعالیتهای معماری شرکت داشتند. بیبی کشنا همسر شیخ عبدالرحیم لکهنوی<sup>۱</sup> از امرای دورهٔ اکبر از زنانی بود که بعد از مرگ شوهرش باغی بنا کرد و آرامگاه همسرش را در آن قرار داد و در کنار آن چندین سرا و دکان بنا کرد و در هر کدام با غذا از مسافران پذیرایی می کرد. این زن حدود ۵۰ سال از ۱۰۱۵ تا ۱۰۶۰ق با اجارهٔ دکانها و سراها، هزینههای باغ را تأمین می کرد (بهکری، ج۱، ص۲۳۸). در کنار بناهایی که در این دوره توسط زنان و با نظارت آنها ساخته شد، بناهایی نیز وجود داشت که توسط خود پادشاهان اما برای استفادهٔ زنان حرمسرا ساخته شد. یکی از این بناها موسوم به «پنج محل» در سال ۱۸۵۰م به دست اکبر در فتحپور سیکری بنا گردید. این محل علاوه بر سکونت، محل تفریح زنان بود و

**فعالیتهای معماری زنان در دورهٔ جهانگیر** جهانگیر فرزند اکبر (حک: ۱۰۳۷–۱۰۱۴ق) ازجمله سلاطین علاقهمند به هنر نقاشی بود. علاقهٔ وی به نقاشی مانع از رشد و توسعهٔ فعالیتهای معماری در این دوره نشد. زنان حرم او از حامیان بزرگ پروژههای ساختمانی در این دوره بهشمار میروند. «مان ماتی»، مادر راجپوتی جهانگیر که بعدها با عنوان مریم الزمانی شناخته شد، و نورجهان بیگم، همسر محبوب و ایرانینژاد جهانگیر ازجمله زنانی بودند که به ساخت مسجد، باغ، کاروانسرا و بائولی<sup>۲</sup> اقدام کردند. مان ماتی دختر یکی از راجههای هندو<sup>۳</sup> و مادر جهانگیر پس از ازدواج با اکبر تحت تأثیر دین اسلام قرار گرفت و دستور ساخت مسجدی را در سال

۲. چاه یا چشمهٔ پلکانی در زیر زمین. چاه پلههای هندی (مُعمِّر، ج۴، ص۴۶۱).

۱. وی از امرای دورهٔ اکبر بود که رابطهٔ بسیار نزدیکی با او داشت (بهکری، ج۱، ص۲۳۷).

۳. در این دوره قوانین مذهبی، اجازهٔ ازدواج مسلمان با زنان تحتالحمایه را میداد؛ ازاینرو اکبر با مان ماتی ازدواج کرد (کخ، ص۱۳۵).

۱۰۲۰ق در لاهور داد. در این مسجد که به مسجد بیگمشاهی معروف است، الگوی معماری تیموری و صفوی به بهترین شکل و با تزئینات ظریف و دقیق دیده می شود (کخ، ۵۸۳). یکی دیگر از بناهای عمومیِ قابل توجه که مریم الزمانی در این دوره بنا کرد، بائولی است که آن را نزدیک عیدگاه<sup>۱</sup> در برهماباد<sup>۲</sup> ایجاد کرد. براساس کتیبهٔ مرمری بالای ورودی، تاریخ بنای آن در سال هفتم سلطنت جهانگیر (۱۶۱۲م) و همزمان با بنای مسجد بیگم شاهی در لاهور بوده است (همو، ص۹۱).

نورجهان بیگم، همسر جهانگیر، دختر میرزا غیاث تهرانی، از رجال سیاسی دورهٔ شاه عباس صفوی بود که به دلایلی از ایران به هند مهاجرت کرد. میرزا غیاث بعد از ورود به هند به دربار اکبر راه یافت و در دورهٔ جهانگیر به مقام وزارت رسید و از طرف او به «اعتمادالدوله» ملقب گردید. نورجهان بیگم در دربار اکبر بزرگ شد و شاهزاده جهانگیر به او علاقهمند گردید و پس از اینکه به تخت سلطنت نشست، او را به ازدواج خود درآورد. نام اصلی نورجهان بیگم، «مهرالنساء» بود که پس از ازدواج با جهانگیر ابتدا به «نورمحل» و بعد از آن به «نورجهان» ملقب گردید و به چنان مقام و منزلتی رسید که زمام همهٔ امور، بهویژه امور سیاسی و کشورداری را بهدست گرفت و بانوی افسانهای دربار سلاطین مغول هند شد. نفوذ نورجهان بیگم در دربار به حدی بود که برای خود طغرایی درست کرد که روی آن این بیت حک شده بود:

نورجهان گشت به فضل الاه همدم و همراز جهانگیرشاه

(غلام حسن کهویهامی، ج۲، ص۴۹۶) این زن در زمینهٔ معماری بسیار فعال بود. «مسجد سنگی» یکی از بناهای ساختهشده توسط اوست (کخ، ص۸۳). برخی از منابع ساخت «سنگین مسجد» را به او نسبت دادهاند (ظهورالدین احمد، ج۲، ص۲۷۴) که بهنظر میرسد همان «مسجد سنگی» باشد. نورجهان بیگم علاوه بر ساخت مسجد برای پدرش، اعتماد الدوله، و مادرش، عصمت بیگم، مقبرهای هم ساخت که بنای آن شش سال به طول انجامید. کتیبهٔ آن، که به قلم عبدالنبی قریشی است، تاریخ تکمیل بنا را درسال ۲۰۳۶–۱۰۳۷ق نشان می دهد.

۱. محلی در بیرون هریک از شهرهای اسلامی که مسلمانان در روز عید قربان در آنجا قربانی کنند (لغتنامهٔ دهخدا). ۲. یکی از شهرهای قدیم هندوستان.

این مقبره از سنگ مرمر سفید بر کرانهٔ رودخانهٔ جمنا و در میانهٔ چهارباغی ساخته شده و به شیوهٔ پرچین کاری<sup>۱</sup> و با استفاده از بنمایههای ایرانیِ عصر صفوی مزیّن شده است (Asher, p.131). نورجهان بیگم به ساخت باغ نیز توجه نشان میداد. بهنظر میرسد در این دوره به ساخت باغ، در مقایسه با سایر بناها، توجه بیشتری شده است؛ چنان که از ۳۳ باغی که در آگره وجود دارد، حدود یک سوم آنها در دورهٔ سلطنت جهانگیر ساخته یا تغییر طرح داده شد، بهعنوان مثال «رام باغ» در دورهٔ بابری و با همکاری وی ساخته شد؛ اما نورجهان بیگم در دورهٔ جهانگیر آن را بازسازی کرد و نامش را به «باغ نورافشان» تغییر داد (کخ، ص۸۶–۸۸). باغ «آچابال» در شهر سرینگر از دیگر باغهای ساختهشده به دست نورجهان بیگم است (Fairchild, p.215). ساخت باغ «چاروگا» یا «جاروگا » در کشمیر نیز به وی نسبت داده شده است که اولی از انواع باغمزار و دومی از نوع باغهای خصوصی است (شریفینژاد، ص۱۲۲). وی همچنین باغی معروف به «شاه دارا» در نزدیکی لاهور ساخت (Misra, p.112).

در سرزمین هند علاوه بر ساخت بناهای مذکور، ساخت و بازسازی بناهایی مانند رباط یا خانقاه، که درواقع به هدف عزلت و گوشهنشینی و ترک دنیا بود، طرفدارانی داشت. به همین دلیل نورجهان بیگم در سال ۱۰۲۸ق در پنجاب دستور ساخت کاروانسرایی را داد که به «نورمحل» موسوم شد. وی همچنین دستور بازسازی خانقاه «جدی بل» را هم در کشمیر صادر کرد (ظهورالدین احمد، ج۲، ص۲۷۴). گفته شده او چندین بیمارستان را نیز بنا کرد (معتمدخان، ص۱۲۴).

فعالیتهای معماری زنان در دورهٔ شاهجهان

بعد از جهانگیر پسرش شاهزاده خرّم ملقب به شاهجهان (حک: ۱۰۳۷-۱۰۶۸ق) به قدرت رسید. او ازجمله سلاطینی بود که علاقهٔ زیادی به معماری داشت. دورهٔ حکومت وی را میتوان عصر طلایی معماری مغول نامید. در این دوره در کنار شخص پادشاه و اعیان و اشراف، زنان خانوادهٔ شاهی نیز در فعالیتهای معماری مشارکت داشتند.

۱. نوعی مرصّع کاری که در آن قطعاتی از سنگ های قیمتی و نیمهقیمتی با الگوهای خاصبی برش میخورند و بر زمینههای مرمر سفید نشانده میشوند (مُعمّر، ج۴، ص۴۶۶).

جهان آرا بیگم، روشن آرا بیگم و پورهنر بانو بیگم، دختران شاه جهان، در کنار ممتازمحل و قندهاری محل، همسران وی، حامیان معماری در این دوره بودند و به ساخت بناهایی چون مسجد، مقبره، باغ و کاروانسرا اقدام کردند. با توجه به بناهایی که جهان آرا، دختر بزرگ شاه جهان معروف به بیگم صاحب، ساخت، میتوان از وی به عنوان فعال ترین زن در حوزهٔ معماری این دوره نام برد. وی در اشتیاق پدرش برای ساختمان سازی نقش فعال داشت و سنّت حمایت زنان گورکانی از معماری را که مادر رساند. وی در شهر آگره چندین مسجد ساخت که مهم ترین آنها به «جامع کبیر آگره» معروف است. جهان آرا بیگم، این جامع را نزدیک میدان بزرگی که شاه جهان برای برگزاری معروف است. جهان آرا بیگم، این جامع را نزدیک میدان بزرگی که شاه جهان برای برگزاری هزینه های آن را شخصاً به عهده گرفت (عنایت خان، ص۲۷۹). بعدها در کنار مسجد، مدرسه و حمامی نیز بنا کرد (حسنی، ص۲۵۱). علاقهٔ فراوانش به باغ هم موجب شد باغهای صاحب آباد<sup>۱</sup> و سی هزاری را بنا کند<sup>۲</sup>. باغ جهان آرا<sup>۲</sup> امروزه به «زهراباغ» مشهور است. منابع به علت این تغییر نام اشارهای نکره انداره کرده این تغییر در قرن نوزدهم منابع به علت این تغییر نام اشاره ای نکرده اند، جز اینکه این تغییر در قرن نوزدهم براساس آراء عمومی صورت گرفته است (کرد، دور ۱۱۰).

جهانآرا بعدها در سال ۱۰۶۱ق به دلیل علاقهاش به حوزهٔ عرفان و تصوف به کمک پدرش رباطی برای ملا شاه بدخشی، از عرفای معروف کشمیر، بنا کرد (رادفر، ص۵۳) و

۱. زیباترین و هنری ترین باغ شاه جهان آباد است که به سال ۱۶۵۰ م در شمال مهتاب چوک بنا گردید و مورد استفادهٔ زنان و کودکان خانوادهٔ سلطنتی قرار گرفت. این باغ مساحتی برابر با ۹۰ هکتار را پوشش میداد که کانال ها، آبشارها، چشمهها، استخر آب، گل، درخت، کوشک مرکزی و نهری برای تأمین آب را در بر می گرفت (Misra, p113؛ برای اطلاعات بیشتر نک: جهانگیر، ص ۳۹۰؛ عبدالحمید لاهوری، چ۲، ص۲۷؛ شریفینژاد، ص۱۰۶).

۳. این باغ در جنوب باغ نورافشان یا رامباغ است که اگرچه مقدار زیادی ویران شده، اما به اندازهٔ کافی آثاری از آن باقی مانده که نشان میدهد طرح این باغ شبیه به طرح باغهای کنار رودخانه در آگره است. تقریباً این بنا تنها طرح معماری شناخته شده ای است که با حمایت همسر شاه جهان، ممتاز محل، ساخته شد و پس از درگذشتش در سال ۱۶۳۱م، به دخترش، جهان آرا، تعلق گرفت و او آن را به گونه ای بازسازی کرد که به باشکوه ترین باغ آگره تبدیل شد (۲۰۱۱ (K.Jayyasi, p57).

۲. این باغها همواره محلی برای استراحت و شکار اعضای خاندان سلطنتی بود و اورنگزیب، برادر جهانآرا، گاهی به آنجا میرفت (بختاورخان، ج۱، ص۱۸۲).

عمارت دیگری متصل به آن برای فقرا و نیازمندان ساخت (خافیخان، ص۷۰۶). مقبره ای هم برای شیخ نظامالدین اولیا ساخت که خود پس از مرگ در آن دفن شد (مستعدخان، ص۲۱۳). وی همچنین در دهلی کاروانسرایی ساخت که دارای باغی زیبا و آبانبار بود و در آن فقط افراد برجستهٔ مغول و بازرگانان ایرانی اجازهٔ اقامت داشتند (Misra, *p*.112). در لاهور هم بازاری ساخت که به «چوکسرای» معروف گردید. پورهنر بانو بیگم، یکی دیگر از دختران شاه جهان، هم مقبره ای توسط یک سنگ تراش و با نظارت مستقیم خود ساخت (Ibid, p.111). آرامگاه «گلابی باغ» از دیگر مقابری بود که در این دوره توسط بانویی به اسم دای آگانا در لاهور ساخته شد (شریفینژاد، ص۱۴۲). روشن آرا بیگم، یکی دیگر از (راجپوت، ص۴).

در کنار دختران شاه جهان، برخی از زنان او نیز در زمینهٔ معماری مشارکت داشتند. یکی از این زنان، قندهاری محل، از زنان ایرانی مهاجر به هند بود. وی دختر مظفر حسین صفوی و نوهٔ ارشد شاه اسماعیل، حاکم قندهار، بود که به دلیل حملهٔ ازبکها به خراسان و ترس از شکست در مقابل آنها به همراه پدرش به هند رفت و بعدها به همسری شاه جهان درآمد و از این طریق به دربار راه یافت (Dadvar, p.398). وی در اکبرآباد باغی ساخت که به نام خودش باغ قندهاری نامیده شد (بل، ص۲۴۰).

در دورهٔ شاهجهان، همسر محبوب و ایرانینژادش، ممتازمحل، دختر آصفخان، نوهٔ اعتماد الدوله و برادرزادهٔ نورجهان بیگم، هنگام مرگ از همسرش خواست اولاً بعد از او ازدواج نکند و دوم اینکه آرامگاهی برایش بسازد. شاهجهان هر دو خواستهٔ ممتازمحل را اجابت کرد. وی در ساحل رودخانهٔ جمنا، در شهر آگره، برای همسرش آرامگاهی ساخت که به تاجمحل معروف شد. بعد از مرگ ممتازمحل، ابتدا پیکر او در برهان پور در باغ زین آباد «به رسم امانت دفن شد» (عبدالحمید لاهوری، ج۱، ص۳۸۶) و پس از یک سال به محل مقبرهٔ تاجمحل انتقال داده شد. ساختوساز عمارت تاجمحل زیر نظر مکرمتخان و میر عبدالکریم، از ایرانیان دربار شاهجهان، ۱۲ سال به طول انجامید (همو، ج۲، ص۳۰۶). این بنا از سنگ مرمر قیمتی ساخته شده و روی کتیبههای رواق و حرم آن آیات قرآن مجید با خطی زیبا بر سنگهای سیاه گران بها نقش گردیده است (سیفآزاد، ص۳۰۰). این بنا

است با خاستگاه هند و ایرانی که به خاطر پنج گنبد روی بنا (چهار گنبد کوچک و گنبد اصلی) تجلّی پنج الههٔ هندو، یعنی برهما، ویشنو، شیوا، سوریا و گانش است (شریفینژاد، ص۱۳۷). در ساخت این بنا از مقبرهٔ همایون، که متأثر از مقابر ایرانی بود، تقلید شد و از طرفی خودِ تاجمحل منبع الهامی برای مقابر دورههای بعد شد؛ چنان که اورنگزیب برای یکی از همسرانش، بیبی رابعه دورانی (دلرسبانو) در اورنگآباد دکن مقبرهای ساخت که متأثر از تاجمحل بود و به «تاجدکن» معروف شد (سبحانی، ص۵۱۴).

فعالیتهای معماری زنان در دورهٔ اورنگزیب

بعد از شاه جهان، فرزندش اورنگزیب به قدرت رسید. وی فردی متعصب و از لحاظ مذهبی سختگیر بود و به فعالیتهای هنری توجه چندانی نداشت. بی توجهی اورنگزیب به معماری، دلیلی بر عدم توجه زنان حرم به این هنر نشد و برخی از زنان و دختران وی در این دوره به ساخت مسجد، کاروانسرا و باغ اقدام کردند.

از زنان او، بیبی اکبرآبادی<sup>۱</sup> به ساخت باغ توجه کرد و به تقلید از باغهای کشمیر و لاهور باغی ساخت که به باغ شالیمار معروف شد و ظاهراً ساخت آن چهار سال به طول انجامید (Misra, p.113). البته این باغ نباید با باغی که شاهجهان با همین نام ساخته است اشتباه شود. راجمحل بیگم، یکی دیگر از زنان اورنگزیب نیز مسجدی به نام مسجد بیگمشاهی در وسط شهر گجرات بنا کرد (حاجسیدجوادی، ج۱، ص۴۱۶) و همان طور که گفته شد در دورهٔ جهانگیر نیز مادر وی، مریم الزمانی، مسجدی با همین نام در لاهور ساخته بود.

از دختران اورنگزیب، زینتالنساء بیگم به معماری علاقه نشان داد. وی بانی مسجدی در شاه جهان آباد است که به نام خودش زینت المساجد نام گرفته است (ملکالکتاب شیرازی، ص۱۴۰). در نمای بیرونی این مسجد از سنگ استفاده شده است. آرامگاه زینتالنساء درون همین مسجد به طرف شمال قرار دارد. مزار وی از سنگ مرمر ساخته شده و بر بالین آن با

۱. زنان در دورهٔ سلاطین مغول هند همواره القابی داشتند که بهصورت پسوند به نام آنها افزوده می شد. پرکاربردترین عنوان یا لقب زنان در این دوره «بیگم» بود؛ ولی در دورهٔ اورنگزیب لقب بیگم بهندرت برای زنان پادشاه استفاده می شد؛ چراکه هر کدام از زنان وی به نام محله، ایالت یا شهری که به آن منصوب بودند خوانده می شدند؛ برای مثال بیبی اکبرآبادی یکی از زنان اورنگزیب، اهل اکبرآباد بود (Misra, p60).

خط ثلث خوشنویسی شده است (سنگینبیگ، ص۳۳). این مسجد علاوه بر کاربرد مذهبی، کاربرد ادبی نیز داشت؛ چراکه نقش مهمی در شکل گیری ادبیات اردو ایفا کرده و همواره محلی برای سکونت و گردهمایی شعرا بوده است. زینت النساء بیگم همچنین ۱۴ کاروانسرا برای استراحت مسافران ساخت (Misra, p.110-112).

نتيجهگيري

گورکانیان از خاندانهای مسلمان حاکم بر شبهقارهٔ هند بودند که توانستند یکی از خلاقترین و غنیترین سبکهای معماری را ایجاد کنند. در بستری که در این دوره برای فعالیتهای معماری و ساختوساز ابنیه فراهم شد، زنان و شاهدختهای مغول نیز در کنار سلاطین، مشارکت فعالی در این حوزه داشتند. بررسی سهم زنان نشان می دهد که آنها در ساخت بناهای مذهبی مانند مسجد و مقبره و بناهای غیر مذهبی مانند مدرسه، باغ، کاروانسرا و... فعال بودند. مسجد، مقبره و باغ ازجمله بناهایی بود که بیشتر مورد توجه زنان دربار واقع شد؛ از فعالترین زنان در حوزهٔ معماری این دوره میتوان به نورجهان بیگم، همسر ایرانیتبار جهانگیر، و جهانآرا، دختر محبوب شاه جهان، اشاره درباری نبود، بلکه دایهها و زنانی از طبقهٔ متوسط جامعه هم نقش فعالی در معماری داشتند. علت این امر را شاید بتوان در تساهل و تسامح مردان نسبت به زنان و آزادی آنها و نیز علاقهٔ شخصیشان به ساخت و ساز تبیین کرد. مسئلهای که میتواند موضوع آنها و نیز علاقهٔ شخصیشان به ساخت و ساز تبیین کرد. مسئلهای که میتواند موضوع

منابع اتینگهاوزن، ریچارد، هنر در جهان اسلام، ترجمهٔ مهرداد وحدتیدانشمند، بصیرت، تهران، ۱۳۹۰. اصلح میرزا، تذکرهٔ شعرای کشمیر، تصحیح و تحشیهٔ سید حسامالدین راشدی، اقبال آکادمی پاکستان، لاهور، ۱۳۴۶.

بختاورخان، محمد، مرآة العالم؛ تاريخ اورنگزيب، به تصحيح و مقدمهٔ ساجده س. علوی، دانشگاه پنجاب، لاهور، ۱۹۷۹.

بداؤني، عبدالقادر بن ملوكشاه، منتخب التواريخ، به تصحيح احمد على صاحب، با مقدمه و اضافات

توفیق سبحانی، انجمن آثار و مفاخر فرهنگی، تهران، ۱۳۸۰. بل، توماس ویلیام، مفتاح التواریخ، نول کشور، کانپور، ۱۸۶۷م. بهرامپور، منوچهر، معماری در عصر گورکانیان هند، فهرست، تهران، ۱۳۸۵. بهکری، فرید، ذخیرة الخوانین، به تصحیح سید معین الحق، انجمن تاریخی پاکستان، کراچی، ۱۹۶۱. جهانگیر گورکانی، نورالدین محمد، جهانگیرنامه، به کوشش محمد هاشم، بنیاد فرهنگ ایران، تهران، ۱۳۵۹.

حاجسیدجوادی، سید کمال، میراث جاودان، رایزنی فرهنگی جمهوری اسلامی ایران، اسلام آباد، ۱۳۷۰. حسنی، عبدالحی، نزهة الخواطر و بهجة المسامع و النواظر، به کوشش محمد عبد العمیدخان، دایرةالمعارف العثمانیة، حیدر آباد دکن، ۱۹۶۲.

خافیخان نظام الملکی، محمد هاشم، منتخب اللباب، به تصحیح مولوی کبیرالدین احمد و غلام قادر، کالج پریس، کلکته، ۱۸٦٩.

خواجه کامگار حسینی، مآثر جهانگیری، تصحیح و مقدمه و تعلیقات عذرا علوی، علیگره، ۱۹۷۸. دهخدا، علیاکبر، لغتنامه، دانشگاه تهران، تهران، ۱۳۷۷.

راجپوت، اللهبخش، «سهم شاهزادهخانمهای مغول در معماری شبهقاره»، هلال، ش ۸۳، مهر ۱۳۴۷. رادفر، ابوالقاسم، زنان عارف، مدحت، تهران، ۱۳۸۵.

رضاییمزینانی، امیرحسین، تاریخ هنر و معماری اسلامی دورهٔ مغولان هند (گورکانیان)، پایاننامهٔ کارشناسیارشد، دانشگاه آزاد اسلامی، واحد مشهد، دانشکدهٔ الهیات و معارف اسلامی، ۱۳۸۱.

سبحانی، توفیق، نگاهی به تاریخ ادب فارسی در هند، شورای گسترش زبان و ادب فارسی، تهران، ۱۳۷۷.

سنگین بیگ، سیر المنازل، ترتیب شریف حسین قاسمی، غالب انستی تیوت، دهلی، ۱۹۸۲. سیف آزاد، عبدالرحمن، دموکراسی و آزادی در هند، چاپخانهٔ مجلس، تهران، ۱۳۲۹. شریفینژاد، ثریا، ویژگیهای تاریخی، معماری و باستان شناختی باغهای ایران در عصر صفوی و مقایسهٔ تطبیقی آنها با باغهای گورکانیان هند، پایاننامهٔ کارشناسیارشد، دانشگاه مازندران، دانشکدهٔ هنر

و معماری، ۱۳۹۳.

شیمل، آنهماری، در قلمروی خانان مغول، ترجمهٔ فرامرز نجدسمیعی، امیرکبیر، تهران، ۱۳۸۶. ظهورالدین احمد، تاریخ ادب فارسی در پاکستان (از زمان جهانگیر تا زمان اورنگزیب)، ترجمه و تدوین شاهد چوهدری، پژوهشگاه علوم انسانی و مطالعات فرهنگی، تهران، ۱۳۸۶.

عبدالحمید لاهوری، بادشاهنامه، به تصحیح کبیرالدین احمد و عبدالرحیم، کالج پریس، کلکته، ۱۸۶۸. عنایتخان، محمدطاهر، ملخص شاهجهان نامه، مقدمه و تصحیح جمیل الرحمن، رایزنی فرهنگی سفارت جمهوری اسلامی ایران، دهلی نو، ۱۳۸۸.

غلام حسن كهويهامي، تاريخ حسن يا اسرار الاخيار، بينا، سرينگر، ١٩٥۴.

Asher, Catherine blanshard, Architecture of Mughal India, Cambridge, 1992.

- Dadvar, Abolghasem, Iranians In Mughal politics and society (1606-1658), New Dehli: Gyan pulishing house, 2000.
- Fairchild, Ruggles, Islamic *Garden and landscapes*, Philadephia: published by university of pennsylvani, 2011.
- HKan Bahadur, Syad Muhammad latif, Agra historical and descriptive Akbar and his court and of the modern city of Agra, New yourk: publisher Calcutta centeral press company, 1896.

K.Jayyasi,Salma,*The city in the Islamic World*,BRILL, LEIDEN.BOSTON. 2008. Misra,Rehka,*Women in Mughal India (1526-1748)*, Dehli:published Allahabad, 1967.

تاریخ دریافت: ۹۸/۰۵/۰۱ تاریخ پذیرش: ۹۸/۰۸/۰۲ (صفحهٔ ۱۰۵–۱۲۲)

# آموزهٔ انسان کامل ابن عربی و تأثیر آن بر دعاوی میرزا غلام احمد قادیانی

دکتر حمید کرمی پور \* \_ محمد کاظمی پور \*\*

چکیدہ

غلام احمد قادیانی، مؤسس فرقهٔ قادیانیه، در فرایند تکاپوی مذهبی در پنجاب ابتدا خود را نبی غیر تشریعی، یعنی پیامبر بدون وحی، معرفی کرد و سپس برای بهدست آوردن پیروانی چند رسالت خود را نبوت مستقله، که ویژگیهای پیامبر تشریعی را داشت، نامید. وی به خاطر آراء و افکاری که رهبران مسلمان پنجاب آن را «نامتعارف» و «الحادی» میخواندند از جامعهٔ مسلمان طرد گردید؛ اما دعاویاش در میان برخی از مسلمانان این منطقه طرفدارانی یافت. بررسی افکار او نشان میدهد جدا از اقتضانات روزگار و منافع سیاسی، آموزهٔ عرفانی «انسان کامل» که توسط عرفای بزرگ دنیای اسلام تدوین شد و بهوسیلهٔ ابن عربی به تکامل رسید، در شکل گیری افکار او تأثیر مهمی داشته است. این مقاله با روش

كليدواژهها: ابن عربي، غلام احمد قادياني، انسان كامل، نبوت، اولياء.

\* استادیار گروه تاریخ دانشگاه تهران.

\*\* كارشناسىارشد دانشگاه تهران.

karamipour@ut.ac.ir m.kazemi1994@ut.ac.ir

۱. مقدمه

اندیشهورزی دربارهٔ ولایت، بهخصوص ولایت باطنی توسط حکیم ترمذی (۲۸۰-۸۶۹ م) مورد تأکید قرار گرفت و به جایگاه والایی دست یافت (رک: نویا، ص۱۲۰۳). در این چهار چوب فکری ولایت باطنی بهعنوان واسطهٔ فیض میان انسان و آسمان یا همان انسان کامل وظیفهٔ اثبات جایگاه وجودی ولی را برعهده دارد و ملتزم به اثبات وجه باطنی آن است. رویکرد ولایی ترمذی نسبت به جایگاه انسان و کمال روحانی دارندگان ولایت باطنی در اندیشهٔ ابن عربی صوفی و عارف اندلسی در ذیل مفهوم «انسان کامل» به اوج خود رسید (زرین کوب، ص۲۳۰ - ۱۳۲۰). در نزد نسفی انسان کامل خلیفهٔ خداست و نبی و ولی خلیفهٔ خدایند نسفی۱، ص۶۲۱) خداوند به وسیلهٔ ولی مردم را به خود میخواند و عنایت الهی به واسطهٔ وی معرفی میشود (همو۱، ص۹۲-۹۳). ولی مورد نظر نسفی البته از خلق پنهان است و وجه باطنی دارد؛ اما خاتم الاولیاء مورد نظر وی که در آخرالزمان با مهدی موعود ظهور می کند موعودگرایی و باطنیگرایی ایجاد نماید؛ به ویژه اینکه ولی شدن را برای هر کسی و با هر موعودگرایی و باطنیگرایی ایجاد نماید؛ به ویژه اینکه ولی شدن را برای هر کسی و با هر مشخصی نبود، تأکید بر عدالتورزی مهدی و دعوت به صلح و نیکروشی میوانست امکانی برای بهره برداری یک مصلح از این مفاهیم به وجود آورد.

این مفهوم، چنان که گفته شد، در آراء ابن عربی به پختگی و تعالی رسید و زمینهٔ استفادهٔ نظری و عملی از آن بدین وسیله فراهم گشت. این مقاله با هدف روشن ساختن این تأثیرپذیری در قالب بررسی جریان قادیانیه نوشته شده است.

اگرچه دربارهٔ مفهوم انسان کامل پژوهشهای زیادی صورت گرفته و نیز دربارهٔ عقاید میرزا غلام احمد قادیانی تحقیقهایی به انجام رسیده است، اما پیوستگی این مفهوم با آراء وی در هیچ نوشتهای مورد توجه قرار نگرفته است.

۲. مروری بر احوال و دیدگاه انسان کامل، محی الدین بن عربی واژهٔ انسان یکی از مقولههایی است که موضوع بحث همهٔ ادیان و مکاتب بشری است. از انسان کامل به نامهای مختلف یاد کردهاند. بودا او را «ارهات» و کنفوسیوس و کیون تسو

او را «انسان آزاده» نامیدهاند. افلاطون او را «فیلسوف» و ارسطو «انسان بزرگوار» و صوفیه «قطب»، «شیخ» و «پیر» میخواندهاند. نیچه او را ابر انسان خوانده و قرآن از وی بهعنوان «خلیفة الله» یاد کرده است (نصر، ص۷). آنچه ابن عربی در اینباره عرضه داشته ماحصل تتبعات فرزانگان مسلمان پیش از اوست.

محیالدین بن عربی از جامعهٔ اهل سنت و غرب عالم اسلام یعنی اندلس (اسپانیای امروزی) ظهور نمود. جایی که در عهد وی عارفان و فیلسوفان بلندآوازه ای همچون شیخ ابومدین مغربی و مفسر بزرگ، ابن رشد قرطبی، سر برآوردند. وی از نژاد عرب خالص بود. پدرش علی بن محمد از نوادگان حاتم طایی، مرد سخاوتمند عرب، و جدش محمد از قضات اندلس و وزیر سلطان اشبیلیه بود (جهانگیری، ص۶).

موضوع انسان کامل، چنانکه گفته شد، قبل از ابن عربی در فرهنگ اسلامی کم و بيش مورد توجه بوده؛ اما با اين عنوان به كار نرفته است. قبل از وضع اصطلاح الانسان الكامل بهوسيلة ابن عربي، در متون عرفاني اصطلاحاتي چون الانسان العقلي، الانسان الاعلى، الانسان الحق، الانسان الاول، الانسان الاول الحق و الانسان في العلم الاعلى تام و کامل بهکار رفته که مضمون آن به الانسان الکامل خیلی نزدیک است. ابن عربی برای اولينبار اين اصطلاح را وضع نموده و با سعهٔ انديشه و قدرت تخيل و علم و اطلاع جامع و شاملی که از کتاب و سنت اسلامی و معارف دینی داشته و بالاتر از همه، از برکت و عنايات رباني و الهامات الهي كه به گفتهٔ خود همواره بدان مي يرداخته، اين قدرت و توفيق را يافته تا آن را با طرحي نو، بهصورتي بديع و نوظهور با سطحي گسترده، روشي ممتاز و با قواعدی استوار که در اصالت و عمق و شمول بی نظیر است عرضه دارد (جیلی، ص۲۱-۲۲). ابن عربی معتقد بود انسان کامل، که با رمز آدم به او اشاره می شود، همان جنس بشری است که در عالی ترین مراتبش کمالات وجود عقلی، روحی و مادی در او يكجا فراهم است. انسان كامل جز بر عالى ترين مراتب انسان كه مرتبهٔ اولياء و انبياء است صدق نمی کند و کاملترین اینها حضرت محمد<sup>(ص)</sup> است. او علت آفرینش و غالت هستي است؛ چون با وجود او ارادهٔ الهي، مبنى بر ايجاد مخلوقي كه خدا را با معرفتي شایسته بشناسد و کمالات او را آشکار کند، تحقق یافته است (همان جا).

از دید ابن عربی انسان کامل آینهٔ تمامنمای حق بوده و ظهور حق در این آینه

به حسب اختلاف استعداد آن مختلف می گردد. تجلی حق در نفوس کامل انسانی در دنیا و آخرت بر حسب استعداد آن نفوس است. پس هر نفس کاملی حق را بر حسب معرفت و علم و اقتضای خود می یابد. در نتیجه عارف اکمل موجودات عالم است؛ زیرا الله را با جمیع صفات و کمالات می شناسد (ابن عربی۱، ص۷۲) به همین دلیل اگر چه مقام نبوت و رسالت اکتسابی نیست و آن را به هر کسی نمی دهند، ولی زمینهٔ تحقق آن استعداد و ظرفیت افراد است (همو۵، ص۱۶۰).

در کل باید گفت منظور از انسان کامل و حقیقت محمدی در نظر ابن عربی آن حقیقتی است که تحمل بار امانت و خلافت الهی نموده و تبلور آن از قبلِ خلقت هر چیزی و هنگام ظهور عقل اول بوده است. این انسان کامل در هر نبی یا ولی ای به گونه ای ظهور می کند که شروع آن در آدم<sup>(ع)</sup> و غایت و کامل ترین آن در حضرت محمد<sup>(ص)</sup> بوده و پس از ایشان در اولیای الهی ظهور دارد که در صفحات پسین به آن پرداخته خواهد شد.

ابن عربی علاوه بر اصطلاح انسان کامل، گاهی اصطلاح اکمل، یا کامل اکمل را به کار می گیرد. به نظر می رسد که مقصود او از انسان کامل فردی باشد که فقط در زمان خود بر سایر افراد نوعی تقدم رتبی دارد؛ اما انسان اکمل متقدم بر همهٔ افراد نوع خود است، در همهٔ زمانها؛ به عبارت دیگر برترین فرد نوع انسان است که درواقع روح و جان امکان است و او محمد<sup>(ص)</sup> است (همو۲، ج۳، ص۱۸۶).

بنابراین حضرت محمد<sup>(ص)</sup> اکمل نوع انسانی و اول دلیل بر رب خود است؛ زیرا که رب جز به مربوب ظاهر نمیشود و جز به مظهر خود مبین نمی گردد و جمیع کمالات او به وجود این انسان کامل ظاهر میشود. به دلیل اینکه انسان کامل، جوامع کلم و امهات حقایق الهی بوده و اول دلیل بر اسم اعظم الهی است (همو۵، ص۲۱۴).

در اکثر اقوال و عبارات ابن عربی انسان کامل مرادف با نوع بشری به کار رفته است (همو۳، ص۲۶۷). از نگاه ابن عربی انبیاء بر دو قسماند: برخی دارای شریعتاند که رسول هستند و برخی مانند انبیای بنی اسرائیل، دارای شریعت نیستند و بنابراین رسالت ندارند و رسول نامیده نمی شوند (همو۲، ج۲، ص۳۷۶).

گاهی ابن عربی نبوت را مترادف با ولایت به کار می برد. در این معنا نبوت مرتبه ای از مراتب و این معنا نبوت مرتبه می از مراتب و جود است که قبل از مخلوقات است؛ زیرا نبوت به معنای انباء و اخبار (خبر دادن)

است و نبی کسی است که از ذات و صفات و اسماء و احکام حق تعالی خبر میدهد و لذا، نبوت حقیقی مختص «روح اعظم» است (همو۲، ص۹۰). بنابراین مقصود از نبی، عیسی<sup>(ع)</sup>، موسی<sup>(ع)</sup> و... نیست، گرچه بر آنها نیز قابل حمل است؛ زیرا آنها با نبی حقیقی نسبتی دارند و وجهی از وجوه او هستند (برای آگاهی بیشتر نک: آملی، ج۱، ص۱۷۶-۱۷۷).

ابن عربی در فتوحات مکیه تقسیم بندی خود را از نبوت چنین توضیح میدهد: «فالنبوة الظاهرة هی التی انقطع ظهورها، واما الباطنة فلاتزال فی الدنیا والآخرة، لان الوحی الالهی، والانزال الربانی لاینقطعان اذ کان بهما حفظ العالم». یعنی وی نبوت به این معنا را نبوت باطنه یا عامه در مقابل نبوت ظاهره یا خاصه مینامد (ابن عربی۲، ج۳، ص۲۸۵).

از دید وی هنگامی که انسان به درجهای از قرب الهی میرسد، شایستگی اتصاف به اسم الهی «ولی» را مییابد؛ بنابراین، ولایت اسمی مشترک بین حق تعالی و انسان است و برخلاف رسالت و نبوت، که گاهی منقطع میشود، ولایت، ازلی و ابدی است؛ زیرا خداوند ازلی و ابدی است (همو۴، ص۶۲). از صفات انسان کامل وحدت ذاتی با حق و فنای تام در اوست و ادراک ذوقی او به اینکه کثرت وجودی عین وحدت است. ولایت صفت عام و قدر مشترک میان افراد و مصادیق انسان کامل است و در این فرقی میان ولی با نبی و رسول نیست. همهٔ آنها جامع عنصر ولایت اند که فلک محیط عام است. البته در صفاتی دیگر فرق دارند که عارضی است (همو۳، ص۱۳۴).

خداوند، کمال، یعنی ظهور بهصورت الهی، را بدین جهت به انسان کامل عطا فرمود که بدل حق باشد و لذا او را خلیفه نامید و کسانی را که بعد از وی ظاهر شدند، خلفای او قرار داد. پس فقط انسان کامل خلیفهٔ حق است و امثال او که در عالم اجسام ظهور مییابند، خلفا و ابدال اویند در جمیع آنچه در امکان اوست؛ بنابراین انسان کامل سایهٔ الهی است در خلقش و خلفا، خلفای مستخلف واحدند (غراب، ص۲۲).

از نگاه ابن عربی، انسان کامل کلمه است، کلمهای که تمام معانی کمال در وجودش تحقق یافته و همهٔ صفات الهی در وی متجلی شده و در نتیجه آن شایستگی را یافته که خلیفهٔ الهی در کل عالم باشد، نهفقط در زمین. با اینکه هر موجودی از موجودات کلمهای از کلمات الهی است؛ زیرا مظهر خارجی کلمهٔ تکوین است اشاره به آیهٔ مبارکهٔ «قُلْ لَوْ کَانَ الْبَحْرُ مِدَادًا لِکَلِمَاتِ رَبِّی لَنَفِدَ الْبَحْرُ قَبْلَ أَنْ تَنْفَدَ کَلِمَاتُ رَبِّی وَلَوْ جِنْنَا بِمِثْلِهِ

مَدَدًا» (سورهٔ کهف، آیهٔ ۱۰۹)؛ ولی مصادیق بارز کلمه و انسان کامل حقایق انبیاء و اولیاء هستند که مقدّم و اکمل آنها محمد<sup>(ص)</sup> است. «فهو الکامل الذی لا أکمل منه و هو محمد، صلی الله علیه و سلم» (ابن عربی۵، ج۳، ص۱۸۶). انسان کامل را دو وجه است. وجه افتقار و نیاز و وجه غنا و بینیازی. وجه افتقارش بهسوی خداست و وجه غنایش بهطرف عالم؛ اما انسان حیوان که از معرفت پروردگارش بیبهره است همیشه نیازمند عالم است (غراب، ص۱۶). تنها اوست (انسان کامل) که شایستهٔ مقام منیع خلیفة الله است.

انسان کامل خلیفهٔ خدا روی زمین است و از آن جهت سزاوار خلافت خداست که دارای جامعیت است. انسان این مقام خود را مدیون این حقیقت است که در کل جهان هستی او تنها موجودی است که همهٔ اسماء و صفات حق در وی جلوه گر شده است (ایزوتسو، ص۲۴۶-۲۴۸).

از دید ابن عربی آنچه دائماً استمرار خواهد داشت، همان ولایت (نبوت عامه) است؛ ولی وحی تشریعی با رحلت رسول خدا<sup>(ص)</sup> قطع خواهد شد؛ چنان که می گوید: بدان که ولایت همان دایره ای است که به طور عام احاطه دارد و بدین روی هیچ گاه قطع نمی شود و پایان نمی پذیرد و برای آن خبررسانی همیشگی وجود دارد؛ اما نبوت تشریع و رسالت انقطاع پذیر است. این نبوت در حضرت محمد ختم شده و پایان پذیرفته است. پس نبی یعنی کسی که تشریع کننده و تشریع شده برای اوست و نیز رسول که تشریع کننده باشد، پس از او نخواهد آمد؛ جز آنکه خداوند تعالی نسبت به بندگانش مهربان است و برای آنها نبوت عام را که تشریع در آن نیست، باقی گذاشته است (ابن عربی۴، ص۱۳۵).

ابن عربی در جای دیگر به انقطاع وحی تصریح کرده و معتقد است بعد از رحلت رسول مکرم اسلام، آنچه برای انسان از سروشهای الهی و دانشهای عینی باقی مانده، تنها الهام است و وحی پیامبری بر کسی نازل نمی شود؛ چنان که می گوید: بدان که برای ما از جانب خداوند تنها الهام است نه وحی؛ زیرا وحی با رحلت رسول الله قطع شده است (همو۲، ج۳، ص۲۳۸). ابن عربی دربارهٔ حضرت عیسی<sup>(ع)</sup> که خود از پیامبران بزرگ و اولوالعزم است و در آخرالزمان رجعت می کند، معتقد است که به او نیز وحی نازل نمی شود و او تنها از الهام و مکاشفه بهره مند است؛ زیرا تابع پیامبر<sup>(ص)</sup> است (همان جا).

برنامههای زندگی بشر در این جهان است. در آخرت این عناوین از صاحبان آنان سلب می گردد، در حالی که عنوان ولایت که مربوط به چهرهٔ باطن و حقیقت دین است همیشه باقی خواهد ماند (همو۵، ص۱۳۶). این آراء بر بسیاری از نخبگان اجتماعی و سیاسی جوامع اسلامی بسته به شرایط زمانی و مکانی تأثیر می گذاشت؛ در این زمینه می توان از میرزا غلام احمد قادیانی نام برد که در پنجاب بساط آیین خود را گسترانید. پیش از شرح افکار او نگاه به زندگی اش ضروری بهنظر می رسد.

مروری بر زندگی و دیدگاه میرزا غلام احمد قادیانی

قرن نوزدهم میلادی در شبهقارهٔ هند، شاهد تحولات مهم سیاسی بود. خاندان غلام احمد از بازماندگان امیر برلاس، عموی تیمور گورکانی (تیمور لنگ)، بودند. زمانی که تیمور ایالت کش را، که متعلق به عمویش بود، به تصرف درآورد، این خاندان به خراسان نقل مکان کردند و تا اواخر قرن شانزدهم در آن دیار روزگار را سپری مینمودند. در این زمان فردی از این خاندان به نام هادی بیک به همراه ۲۰۰ نفر خراسان را ترک نموده وارد شبهقارهٔ هند گردید. ایشان در حوزهٔ رود بیاس اقامت گزیدند و به فاصلهٔ نُه میل از این رود دهکده ای را به نام اسلام پور (شهر اسلام) احداث کردند. دیری نپایید که هادی بیک در اثر لیاقت و کاردانی از سوی دولت به قضاوت ۷۰ دهکده منصوب گردید. به همین دلیل نام دهکدهٔ مزبور مبدل به اسلام پور قاضی گردید. به مرور زمان نام اسلام پور از یادها رفت و تنها قاضی ماند که آن در زبان پنجابی مبدل به قادی گردید و در نهایت به قادیان

بررسی روند طرح دعاوی میرزا غلام احمد و شکل گیری قادیانیه وابسته به دو عامل موقعیت جغرافیایی و سیاسی منطقهٔ پنجاب است. این منطقه از دیرباز برای پیروان دو دین اسلام و هندو از اهمیت بالایی برخوردار بوده است، در حد فاصل سالهای ۱۸۴۹-۱۹۴۷م پنجاب هنوز واحدی یکدست را تشکیل میداد و به دو منطقهٔ شرقی و غربی تقسیم نشده بود، به همین جهت این ویژگی خود به زمینهای برای اختلاف و دودستگی تبدیل شده بود. پنجاب در سدههای پیشین دروازهٔ هند نام گرفته بود؛ زیرا تجار و بازرگانان، مهاجمان و نیز مبلغان دینی، اهمیت آن در راه یافتن به بقیهٔ شبهقاره را در

يافته بودند (Gul Baqai, p.11). اين منطقه تا پيش از تقسيم به دو ايالت ينجاب ياكستان و ینجاب هند، جمعیت گستردهای از پیروان دو دین اسلام و هندو را در خود جا داده بود و بهاینترتیب همیشه شاهد رقابت و دشمنی آنها بود. پنجاب در سال ۱۸۴۹ به دولت بریتانیا ضمیمه شد (Singh, p.157). پس از استیلای بریتانیا بر پنجاب مشکل استعمار نیز بر دیگر مصائب این منطقه اضافه شد و زمینهٔ خیزش جریانهای اجتماعی در آن آمادهتر گردید. آنچه نخبگان سیاسی و فرهنگی در مواجهه با استعمار بریتانیا بر زبان می آوردند یا عمل مي كردند، مطابق اقتضائات سياسي روزگار خود بود. آن ها هويت ديني و تثبيت آن را مبنای عمل خود قرار دادند. روشنفکران مسلمان هند در هویتبخشی یا تقویت هویت دینی مسلمانان روش و بینش یکدستی نداشتند. برخی همانند اقبال و ابوالکلام آزاد بهرغم تأثیریذیری از فرهنگ و بهخصوص فلسفهٔ غرب، نگاهی انتقادی به آن داشتند و در مجموعه و شاکلهٔ اعتقادی خود اسلام و آموزههای آن را مبنای عمل قرار دادند. با این حال پارهای از کنشگران فرهنگی و سیاسی مسلمانان که بهخاطر برخورداری از موقعیت اجتماعی و اقتصادی از نفوذ فراوانی برخوردار بودند، با ساختارشکنی از باورهای مذهبی و حمایت بی قید و شرط از سلطهٔ انگلیسیها قرائت جدیدی از باورهای مذهبی و نحوهٔ تعامل با انگلیسیها ارائه دادند. این روش مجذوب تفکر غربی و فناوری آن بود و اسلام مورد نظر آنها نهتنها با تلقى اكثريت مسلمانها مغايرت داشت، بلكه با خوانش برخي روشنفکران دینی نیز تعارض داشت. یکی از این شخصیتها، میرزا غلام احمد قادیانی بود که به خانوادهای متمول و زمیندار از روستای قادیان وابسته بود.

میرزا غلام احمد قادیانی، بنیانگذار و پیشوای قادیانیه، در سال ۱۸۳۵ در قادیان، واقع در پنجاب، به دنیا آمد و در سال ۱۹۰۸ در همان جا درگذشت (السامرائی، ص۱۷ و ۲۰). غلام احمد تعلیماتش را در زادگاهش شروع کرد و در همان جا منطق و فلسفه و علوم دینی را فراگرفت. نزد پدرش، غلام مرتضی که طبیب ماهری بود، با طب و علم نجوم نیز آشنا شد (قادیانی۲، ص۷). وی در سنین نوجوانی قرائت قرآن و چند کتاب فارسی و صرف و نحو زبان عربی را آموخت و در ۱۸سالگی کتاب هایی در زمینهٔ منطق، نحو، حکمت و چند کتاب دربارهٔ فن طبابت مطالعه کرد. زمانی که غلام احمد شش یا هفت ساله بود پدرش معلمی فارسیزبان برای وی استخدام کرد که به وی قرآن و برخی کتب فارسی را

آموزش داد و هنگامی که به ۱۰ سالگی رسید برایش معلم دیگری استخدام نمود که عربی و صرف و نحو را به او یاد داد. زمانی که به ۱۷ یا ۱۸ سالگی رسید نیز برای او آموزگار منطق و حکمت گرفت. سپس خود به وی طبابت آموخت (السامرائی، ص۱۸). غلام احمد از ۲۰سالگی به بعد در خود توانایی بحثهای جدلی و نظری را با غیر مسلمانان مییابد، ازاین رو با برهمنان و کشیشان به مناظره می پردازد. در این دوره کشیشان مسیحی به تبلیغات گسترده ای در شبهقارهٔ هند اقدام کرده بودند که میرزا غلام احمد کتاب براهین احمدیه را به رشتهٔ تحریر درآورد و خود را بهعنوان مدافع اسلام جلوه داد (قادیانی۱، ص۳ ۷، ۱۴-۱۵). افکار و آراء غلام احمد مورد خشنودی و تشویق انگلیسیها قرار گرفت، به همین جهت در چاپ و نشر آثار او<sup>۱</sup> کمکهای مؤثری نمودند. این فرقه در کشورهای گوناگون دارای ۳۴۳ زاویهٔ صوفیانه است که مهمترین آنها در لندن واقع است. همچنین افرقهٔ قادیانیه شبکهٔ تلویزیونی مستقلی داراست که وظیفهٔ نشر عقاید آن را برعهده دارد (الغوری، ص۱۷).

ذکر این نکته ضروری است که پس از شورش بزرگ هند که در سال ۱۸۵۷ به شکست مسلمانان و هندوها و پیروزی بریتانیا انجامید، دولت انگلیسی بر شتاب نوسازی به سبک غربی در هند افزود. افزایش فعالیت گروههای تبشیری، تأسیس مدارس نوین، گسترش آموزش انگلیسی و اقدامات بسیار دیگر زنگ خطر را برای نیروهای سنتی مسلمان و هندو به صدا درآورد. همچنین دمیدن بر طبل اختلافهای مسلمانان و هندوها و ترسانیدن این دو از یکدیگر، فضای ناامنی را در بین ساکنان این سرزمین گسترش داد. تشدید این وضعیت افراد و گروههایی از مسلمانان و هندوها را، که یکدیگر را رقیب و خصم تلقی میکردند، به فرصت طلبی واداشت تا به منظور بهره گیری از تسهیلات این استعمارگر به زمینهٔ ناآرامیها و بروز جنبشهای اجتماعی را داشت شاهد شکل گیری جریانهای اجتماعی و فرهنگی گوناگون گردید (همو، ص۲۰-۹۴). غلام احمد قادیانی که به خانوادهای مسلمان بود که از ترس

مهم ترين كتب غلام احمد عبارتاند از براهين احمديه، اعجاز احمدي، ازالة الاوهام، انوار الاسلام، اعجاز مسيح، التبليغ، تجليات الهيه و....

تفوق هندوها و افزایش نفوذ آنان، به انگلیسی ها نزدیک شد. اجدادش از سدهٔ نوزدهم به استعمارگران انگلیسی حتی در قیام ۱۸۵۷ یاری رسانیدند. او برای توضیح رویکردش و تئوریپردازی پیرامون رفتار سیاسی خود و خانوادهاش به سنتهای نظری و مفاهیم عرفانی و موعودگرایی روی آورد. آیین غلام احمد دارای دو پایهٔ اصلی بود. نخست نوعی ادعای پیامبرگونهٔ مسیحایی و دوم ارائهٔ تعریفی خاص که از جهاد ارائه داد و البته در هر دو موضوع نیز مخالفت و ستیزه جویی های بسیاری را برانگیخت. غلام احمد پیامبران را به دو گروه پیامبران حامل شریعت و پیامبران غیر حامل شریعت (تشریعی و غیر تشریعی) تقسیم نمود. به باور او خاتمیت تنها مختص پیامبران حامل شریعت بوده است. وی با الهام از آموزههای محی الدین ابن عربی مبنی بر اینکه اولیاء جانشینان واقعی پیامبران هستند، مدعی جانشینی حضرت محمد<sup>(ص)</sup> شد. از دید وی وظیفهٔ پیامبران غیر حامل شريعت آوردن شريعت جديد نيست، بلكه نجات پيروان پيامبران قبلي از انحطاط است و این رسالت هیچگاه به پایان نمی رسد. با وجود این و به رغم آنکه میرزا غلام احمد برای خود رسالتی جهت ادامهٔ نقش پیامبر اسلام در نظر داشت، در ابتدا به گونهای روشن و بی یرده خود را پیامبر معرفی نکرد؛ اما پس از مدتی خود را پیامبر مستقله نامید که وظایف و کارکردهایی مهمتر از پیامبری نوع اول داشت. همین امر زمینهساز ایجاد شکاف و دودستگی در میان پیروانش پس از مرگ و نیز اختلاف در ارزیابی عموم مسلمانان در مورد او و عقاید و آموزههایش گردید. غلام احمد خویش را با عیسی<sup>(ع)</sup> همسان و در موقعیتی همانند می ینداشت. پیروانش می گفتند: هر دو هنگامی برخاستهاند که سرزمین آنها از سوی بیگانگان به اشغال درآمده بود. هر دو پس از پیامبران تشریعی یعنی حضرت موسی<sup>(ع)</sup> و حضرت محمد<sup>(ع)</sup> ظهور کردهاند و هر دو از سوی روحانیون مذهبی فاسد جامعهٔ خود طرد شدهاند (قادیانی۵، ج۱۵، ص۱۶-۲۶؛ ج۱۷، ص۸، ۱۳-۱۴؛ .(freeland, p.148-157

میرزا غلام احمد باور پذیرفته شدهٔ مسیحیان دربارهٔ آویخته شدن عیسی<sup>(ع)</sup> به صلیب را به شیوه ای متفاوت با باورهای اسلامی تفسیر کرد. به باور او عیسی<sup>(ع)</sup> در بالای صلیب کشته نشد، بلکه هنگام دستگیری از هوش رفت و توسط گروهی از هوادارانش نجات پیدا کرد و درمان شد. او پس از بهبودی کامل به هند رفت و در سرینگر کشمیر مدتی زندگی مقاله شبهقاره آموزهٔ انسان کامل ابن عربی...

کرد و همانجا درگذشت. از دید غلام احمد منظور از مسیح که در آخرالزمان ظهور خواهد نمود، حضرت عیسی<sup>(ع)</sup> نیست؛ چراکه عیسی<sup>(ع)</sup> نه آنگونه که مسیحیان میپندارند به صلیب کشیده شده و نه آنطور که مسلمانان باور دارند از دیدهها غایب گشته است. منظور قرآن از مسیحی که ظاهر میشود، یکی از همان پیامبران غیر حامل شریعت است که میبایست راهنمایی و رهبری مردم را عهدهدار شوند. ارائهٔ این تصویر از حکایت حضرت عیسی زمینه ای برای بلندپروازی غلام احمد به وجود آورد؛ زیرا، چنان که در صفحات پسین گفته خواهد شد، پس از این دعاوی برای خود رسالتی آسمانی قائل شد و با طرح «پیغمبر مستقله» سخنانی بر زبان آورد که با ادعای پیشین او تناقض آشکار داشت و به همین خاطر از سوی علماء به انکار آموزهٔ ختم نبوت متهم گردید.

مسئلهٔ دیگری که قادیانی را مطرح ساخت تفسیری بود که از جهاد ارائه کرد. لازم به ذکر است با شکل گیری اندیشههای اصلاحطلبانه از نیمهٔ قرن نوزدهم، مفهوم جهاد تحت تأثیر رویدادهای داخلی و بین المللی تحولاتی را از سر گذراند و از سوی روشنفکران دنیای اسلام به شکل جدیدی مطرح گردید. اکثر این اصلاحطلبان دینی سخن خود را با بحث پیرامون دعوت اسلام آغاز میکنند و آن را به جهاد پیوند میدهند؛ زیرا از نظر آنان آشنا ساختن مردم با اسلام و دعوت آنها به گفتوگو و اقناع، سرآغاز جهاد اسلامی بوده و منشأ شاخهها و انواع جهاد محسوب می شود (البوطی، ص۴۲). غلام احمد منکر جهاد بالسيف يا قتال بود و بر مسالمتآميز بودن جهاد تأكيد داشت. وي به آيهٔ چهار سورهٔ محمد در قرآن اشاره مینمود: «حتی تَضَعَ الحَرْبُ أَوْزَارَها» و بر مبنای آراء خود آن را بدین صورت تأویل نمود: «بجنگید تا زمان ظهور مسیح (غلام احمد)». وی باور داشت که جهاد می بایست بدون خشونت و ستیزه اداره گردد. به باور او جهاد یعنی موعظه و ترغیب مردم به پذیرش آیین حق و پراکندن زیباییها و حقایق اسلام. او تأکید می کرد در عصر پیامبر هم کاربرد خشونت در جهاد تنها در پاسخ به آزار کافران روا بوده و درواقع جنبهٔ دفاعی داشته است. این حکم مختص به همان زمان بود، نه برای همیشه. ازاینرو جنگ و روشهای خشونت آمیز جهت گسترش دین به کار نمی دفته است. غلام احمد آموزههای خود را در کتاب مهم خود به نام براهین احمدیه بیان نمود. قسمتهای سهگانهٔ این اثر در تاریخهای متفاوتی منتشر شد که البته دو قسمت نخست آن واکنش چندانی را

به دنبال نداشت؛ اما در قسمت سوم کتاب که در تاریخ ۱۸۸۲ منتشر شد، غلام احمد آموزههای جنجالی خود را بیان کرد و ازجمله وی مدعی گردید که از جانب خداوند به او وحی شده است. او بارها مدعی گردید که همانند شیخ احمد سرهندی و شاه ولی الله دهلوی در دو سدهٔ پیشین، مجدِدِ دین اسلام در سدهٔ چهاردهم هجری است (قادیانی۵، ج۱۵، ص۱۶-۲۶؛ ج۱۷، ص۸، ۱۳-۱۴؛ 157-148, p.148.

غلام احمد با توجیهاتی که در باب جهاد بیان می کرد سعی داشت سیطرهٔ بریتانیا بر پنجاب را مشروع جلوه دهد. همان طور که پیشتر اشاره شد سابقهٔ همکاری خانوادهٔ قادیانی با کارگزاران سیاسی و نظامی دولت بریتانیا در هند به اواسط قرن نوزدهم بازمی گردد. غلام احمد بارها از وفاداری پدر و اجدادش به انگلیسیها به صراحت و با افتخار یاد کرده است (قادیانی۳، ص۳-۴). گزارشهایی از همکاری نظامی انگلیسیها و قادیانیها و نقش آنها در کشتار نیروهای مسلمان وجود دارد (السامرائی، ص۲۱). پدر غلام احمد به عنوان پزشک در وقایع سال ۱۸۵۷ به انگلیسیها خدمات زیادی ارائه داد و حدود ۵۰ اسب و تعدادی سوار در اختیار آنها قرار داد و به همین جهت همیشه مورد ستایش نیروهای انگلیسی قرار می گرفت (قادیانی۳، ص۳-۴).

قادیانی در ۴۰ سالگی، یعنی ۱۸۷۵م، ادعای نبوت کرد. او دراینباره گفته است:

این رویداد نخست در قالب رؤیای صادقه و کشف و شهود بود؛ شبیه سرخی هنگام طلوع خورشید. در این دوره نزدیک به دو هزار یا بیشتر رؤیای صادقه دیدم. پس از آن در خواب دیدم پیری خوش چهره به من گفت: از سنت اهل بیت نبوت برای دست یافتن به انوار آسمانی روزه داشتن است. پس از آن هشت ماه یا نه ماه با غذایی ناچیز روزه گرفتم. در این دوره مکاشفاتی داشتم و انبیاء و اولیاء را می دیدم. بعد از این مدت، درهای الهام به رویم باز شد و خداوند مرا مخاطب قرار داد؛ از جمله این الهامات این بود: انا جعلناک المسیح ابن مریم؛ همانا ما تو را مسیح بن مریم<sup>(ع)</sup> قرار دادیم (قادیانی۱، ص۱۵-۱۶، ۲۵). میرزا غلام احمد در ادامه می افزاید:

در عالم مکاشفه دیدم برگههای بسیاری به خدا دادم تا امضا کند و درخواستهایی را که پیشنهاد داده بودم، تأیید نماید. دیدم با جوهر قرمز خدا برگهها را امضا کرد. هنگام مکاشفه مردی از مریدانم همراهم بود، بدو عبدالله سنوری میگفتند. پروردگار قلم را

تکان داد، قطرات جوهر قرمز بر لباسم ریخت، نیز بر لباس مریدم عبدالله. زمانی که مکاشفه به پایان رسید، در عالم واقع دیدم لباسم و لباس عبدالله به جوهر آلوده شده، با اینکه رنگ قرمز نزدمان نبود. تا الان این لباسها نزد مریدم عبدالله وجود دارد (همو۵، ج۱۵، ص۱۹۷؛ ج۲۲، ص۲۶۷).

قادیانیها کتابی مستقل دارند به نام المبین (قرآن قادیانیه) که دارای ۲۰ جزء است که اجزاء آن بهصورت آیات مختلف تقسیم گشته، ازجمله آیاتش این است: «ان الله ینزل فی القادیان» یعنی خدا در قادیان نازل میشود (همو۴، ص۵۶) و «یحمد الله من عرشه و یمشی الیک» یعنی خدا از عرش ستایش شده و بهسویت (غلام احمد) میآید (هموه، ج۱۱، ص۵۵).

تأثير ابن عربي بر دعاوي ميرزا غلام احمد قادياني

با توجه به آنچه در گفتار اول اشاره شد باید گفت که دیدگاه ابن عربی در باب وحی و نبوت بر هستی شناسی و انسان شناسی او مبتنی است و هستی شناسی وی بر تجلی حق تعالی استوار است، یعنی اصل هستی از یک منشأ واحد و بسیط با تجلیات پیاپی در حضرات گوناگون تنزل یافته و سرانجام به عالم ماده رسیده است. تجلی خداوند در عالم اعیان و موجودات است که توسط انسان کامل صورت گرفته؛ زیرا انسان کامل محور گردش کائنات، خلیفهٔ خداوند در جهان هستی و واسطهٔ بین خلق و مخلوق و مجرای فیض هستی است. از دید ابن عربی، همان طور که هستی همهٔ موجودات از تجلی حق فیض هستی است. از دید ابن عربی، همان طور که هستی همهٔ موجودات از تجلی حق حقاند که توسط انسان کامل صورت گرفته؛ زیرا انسان کامل محور فیض هستی است. از دید ابن عربی، همان طور که هستی همهٔ موجودات از تجلی حق در عالم تکوین و هم در عالم تشریع جاری است: قسم اول آن وحی عام است که هما موجودات عالم (ما سوی الله) را شامل می شود و دیگری، وحی خاص است که خود دو نوع است. نخست وحی مربوط به بشر در حوزهٔ شریعت که اختصاص به انبیاء دارد؛ دوم الهام است که اولیاء از آن بهره می برند. از آنجاکه سرّ خلافت انسان در دوسویه بودن او نوع است. یعنی چون یک جهت آن غنا و بی نیازی است که همان جنبهٔ ربوبی (حقیقت مومدیه) است و جهت دیگرش نیاز است که همان جنبهٔ تقی و مادی است، از دید وی

وحی زمانی رخ میدهد که وجود مادی پیامبر با جهت ربوبی و حقیقت انسان کامل اتصال یابد. آنچه گفته شد در شرح مقدمهٔ قیصری بر فصوص الحکم به کوتاهی و زیبایی چنین آمده است:

«انسان کامل محمدی همانطور که در عالم تفصیل مظاهری دارد، همچنین دارای مظاهری در وجود شخص خارجی خود است، مراتب و مقاماتی که از استکمالات وجود انسان کامل در منشأ عنصری حاصل میشود، استکمالات موجب اتصال و رجوع وجود فرعی آن حضرت است به وجود اصلی خود» (آشتیانی، ص۷۹۴).

یکی از مسائل چالشبرانگیز در تاریخ اسلام، مسئلهٔ تجدید و احیاء دین است. این مسئله از همان قرن دوم و سوم هجری در میان مسلمانان (البته اول در اهل سنت و بعد در شیعیان) ظهور کرد که چون در طول زمان برای دین بدعت پیدا میشود و دین شکل کهنگی و اندراس پیدا می کند احتیاج به اصلاح و تجدید دارد. این خاصیت زمان است که دین را کهنه می کند. در این زمینه حدیثی به این مضمون وجود دارد که ابوهریره آن را از رسول خدا<sup>(ص)</sup> چنین نقل می کند: «ان الله یبعث لهذه الامة علی رأس کل مائة من یجدد لها دینها<sup>۱</sup>». گفتهاند برای این کار خداوند در هر صد سال یک نفر را میفرستد که به تجدید نعن بپردازد و در اصطلاح به این فرد مجدِد گفته میشود. مطهری (ج۱، ص۳۸۷–۳۸۹) گفته است: در میان اهل سنّت فقط ابیداود آن را آورده است. برای توضیح بیشتر باید گفت: عنوان مجدد در مورد انبیاء الهی صادق است که هر پیامبری میآید و دین و شریعت پیامبر قبلی را تجدید می کند، و با آمدن آخرین پیامبر الهی، چنین مسئلهای نیز پایان پذیرفته است؛ زیرا پیامبری نخواهد آمد تا دین فعلی را تجدید کند. بنابراین اساس این

نقطهٔ شروع تفکر غلام احمد، همانطور که در اغلب حرکتهای مسیحایی و احیاگرانهٔ اسلامی وجود داشته است، اصرار بر این مطلب بود که جامعه و دین مسلمانان

۱. «خداوند برای این امّت در هر صد سال، کسی را برمیانگیزاند تا دین آنان را برایشان تجدید کند». برای این حدیث نـک: متقـی هنـدی، ج۱۲، ص۱۹۳، ح ۳۴۶۲۳؛ حـاکم نیشـابوری، ج۴، ص۵۵۲؛ شـیبانی، ج۲، ص۱۸۱؛ خطیـب بغدادی، ج۲، ص۵۹-۶۰؛ و از منابع شیعه نیز نک: نوری، ج۳، ص۲۷۳.

فاسد شده و نیاز است اصلاحگران ملهم از غیب بیایند تا مانع فرآیند انحطاط گردیده، اسلام ناب را احیا کنند. با توجه به این پیشینه بود که غلام احمد ادعا کرد خداوند او را برای وظیفهٔ احیای اسلام برگزیده است. رسالت غلام احمد با روشهای مختلفی در نوشتههایش بیان شده است. او برای منطقی جلوه دادن ادعایش مبنی بر انتخابش از جانب خداوند بهعنوان مجدد اسلام در قرن چهاردهم هجری قمری یک حدیث معروف رایج میان اهل سنت را دستاویز قرار داد. او برمبنای این حدیث، که ابوهریره آن را از ییامبر نقل کرده و پیشتر ذکر آن رفت، خود را مجدد خواند. مجدد از دید اهل سنت یعنی کسی که بر سر هر قرن زمام اصلاح جامعه و امت را در دست می گیرد و به اصلاح و تجدید می پردازد. پیش از آنکه میرزا احمد ادعای نبوت مستقل، در راستای نبوت انبیای بزرگ دیگر داشته باشد، خود را نبی ظلّی و تبعی دانست (النجار، ص۵). غلام احمد در كتاب نزول المسيح، در شرح دو كلمهٔ ظلّی و جلی گفته است: من آينهای هستم كه صورت محمدیه و نبوت و کمالات محمدیه بهطور کامل در آن منعکس شده است (قادیانی۵، ج۱۸، ص۳۸۱). میرزا غلام احمد از یک نبوت به نبوت دیگری منتقل شد که به آن نبوت ظلّيه يا سايهٔ پيامبري گفته مي شد. او ادعا كرد كه سايهٔ پيامبر است و در تأويل و تفسیراتی که ارائه کرد روی این نکته تمرکز نمود که نبوت به ذات خودش امری مستقل نیست، بلکه درواقع آخرین درجه از ترقی انسان است و انسان در محبت خدا از یک درجه به درجهٔ دیگر میرود؛ مثلاً از درجهٔ صالحان به درجهٔ شهدا میرود، از درجهٔ شهدا به درجهٔ صدیقان می رود و زمانی که از این درجهٔ آخرین عبور کند تمام اسرار الهی را می تواند در درون خود حل نماید تا پیامبر بشود (قادیانی، بشیرالدین محمود، ص۲۷۲). او انتقال انسان به این درجات قدسی را مشروط به محبت به خدا و رسول خدا می دانست و این مرتبه از نظر وی در حکم پیروی از پیامبر بوده است. میرزا غلام احمد، در روزهای پایانی عمر، از نخستین ادعای خود فراتر رفت و شخصیت و فضائل خود را همسان پیامبر اسلام دانست. او در بحثی پیرامون امت محمد، بر این نکته تأکید ورزید که بدون «کمال امت اسلام» نبوت پیامبر بیمعنی خواهد بود و خیر و برکات پیامبر بزرگ اسلام بروز و نمودی نخواهد داشت (قادیانی۵، ج۲۲، ص۲۸۶). بدین ترتیب زمینه برای ادعای بعدی او فراهم گشت. همان طور که گفته شد او در ابتدا اصرار ورزید که نبوتش تشریعی نیست،

بلکه فقط نبوت او حاوی امر به معروف و نهی از منکر است. در این مرحله او خود را سایهٔ کامل نبی و آینهٔ او تصور میکرد که عکس و تصویر پیامبر در آن منعکس است و به همین جهت عبارت «ظلّ النبی» در مرحلهٔ نخست دعوت او زیاد به کار میرفت (همانجا). غلام احمد با استفاده از عبارات و اصطلاحات فلاسفه و عرفای اسلام به خصوص ابن عربی که در مورد نبوت و پیامبری ختم نبوت، نظریهپردازی کرده بودند، درصدد طرح دعوی دیگری برآمد. او برای تبیین و تفسیر فرایند نبوت از مفهوم «فیض کمال» استفاده کرد و چنین توضیح داد: «ختم نبوت زمانی است که امت صاحب برکت و فراوانی باشد» (همو۵، ج۲۲، ص۱۱-۱۲). به این ترتیب مفهوم «نبوت مستقله» که بالاتر از مفهوم نبوت در مرحلهٔ پیشین بود وارد چهار چوب فکری او گردید (همو۵، ج۲۲، ص۱۱).

تناقض و پراکنده گویی در اقوال و آراء قادیانی از ابتدا برای عالمان و اندیشمندان مسلمان پنجاب آشکار نبود؛ اما بهتدریج اقبال گروه های زیادی از توده های روستایی و برخی محافل شهری از دعاوی میرزا غلام احمد قادیانی که به شکل گیری فرقهٔ قادیانیه منجر گردید، واکنش های زیادی را برانگیخت که مهمترین آن ها از طریق مجلس احرار شکل گرفت. احرار قائل به تحفظ ختم نبوت، و از لحاظ ایدئولوژیکی متأثر از مکتب دیوبندیه بود و رکن اصلی این مجلس مخالفت با قادیانیه در مسئلهٔ ختم نبوت شمرده می شود.

تأکید مستمر قادیانی بر ضرورت اصلاح امور امت اسلامی و ضرورت تأمین رفاه و ثروت مردم در جامعهٔ فقیر پنجاب طرفداران زیادی برای او پدید آورد. درواقع زمینههای اجتماعی و اقتصادی اسباب پذیرش دعاوی وی در میان طرفدارانش گردید؛ اما تناقضها و پریشان گوییهای او در بیان نظراتش، فرهیختگان و علماء را در برابر او قرار داد.

## نتيجهگيرى

اگرچه در سنت عرفانی و دینی پیش از ابن عربی مفاهیمی که برتری و جایگاه والای انسانهای برگزیده را مشخص نماید موجود بود، اما ابن عربی مفهوم «انسان کامل» را در چهارچوب دستگاه فکری خود تعریف و تفسیر کرد. بر مبنای آراء او انسان کامل آن حقیقتی است که تحمل بار امانت و خلافت الهی نموده و تبلور آن از قبل از خلقت بوده است. از نگاه ابن عربی انبیاء بر دو قسماند: برخی دارای شریعتاند که رسول هستند و

برخی مانند انبیای بنیاسرائیل، دارای شریعت نیستند و بنابراین رسول خوانده نمیشوند. این انسان کامل در هر نبی یا ولیای به گونه ای ظهور می کند که شروع آن در آدم<sup>(3)</sup> و غایت و کامل ترین آن در حضرت محمد<sup>(ص)</sup> بوده و پس از ایشان در اولیای الهی ظهور دارد. میرزا غلام احمد قادیانی با الهام از آموزههای ابن عربی مبنی بر اینکه اولیاء جانشینان واقعی پیامبران هستند، مدعی جانشینی حضرت محمد<sup>(ص)</sup> شد. از دید وی وظیفهٔ پیامبرانِ غیر حامل شریعت، آوردن شریعت جدید نیست، بلکه نجات پیروان اصرار بر این مطلب بود که جامعه و دین مسلمانان بسیار فاسد شده، ازاین رو ضروری است تا اصلاحگران ملهم از غیب وارد صحنه گردند تا مانع انحطاط گردیده، اسلام ناب را تقسیم نمود و نوع پیامبری خویش را نبوت ظلّیه نامید که شرط آن آوردن شریعت جدید نیست. غلام احمد به تدریج پا را از دعوت نخست فراتر نهاد و طرح دعوی نبوت مستقله نمود که مطابق آنی موان زیبو مستقله

منابع قرآن کریم. آشتیانی، سید جلال الدین، شرح مقدمهٔ قیصری بر فصوص الحکم، دفتر تبلیغات حوزهٔ علمیهٔ قم، قم، ۱۳۸۰. آملی، شیخ حیدر، نص النصوص فی شرح فصوص الحکم، با تصحیحات و دو مقدمهٔ هانری کرین و عثمان اسماعیل یحیی، انستیتو ایران و فرانسه، تهران، ۱۳۵۲. ابن عربی، محی الدین (۱)، رسائل (ده رسالهٔ ترجمه به فارسی)، مقدمه، تصحیح و تعلیق نجیب مایل هروی، مولی، تهران، ۱۳۶۷. — (۲)، الفتوحات المکیة، دار صادر، بیروت، بیتا. — (۳)، فصوص الحکم، شرح کاشانی، مصر، ۱۳۰۶ق. — (۴)، فصوص الحکم، مرح کاشانی، مصر، ۱۳۰۶ق. — (۵)، فصوص الحکم، دار الکتاب العربیه، بیروت، ۲۰۰۱ق. — (۵)، فصوص الحکم، دار الکتاب العربیه، بیروت، ۲۰۰۰ق. \_ ایزوتسو، توشیهیکسو، صوفیسم و تائوئیسم، ترجمهٔ محمدجواد گوهری، روزنه، تهران، ۱۳۹۲. ایزوتسو، توشیهیکسو، صوفیسم و تائوئیسم، ترجمهٔ محمدجواد گوهری، روزنه، تهران، ۱۳۹۲.

جيلي، عبدالكريم بن ابراهيم، الانسان الكامل في معرفة الاواخر و الاوائل، ترجمهٔ سيد على حسيني آملي، آيات اشراق، قم، ١٣٩٢. حاكم نيشابوري، محمد بن عبدالله، المستدرك على الصحيحين، حيدرآباد، ١٣۴۴ق. خطيب بغدادى، احمد بن على، تاريخ بغداد، دارالكتب العلميه، بيروت، ١٤١٧ق. زرین کوب، عبدالحسین، جستوجو در تصوف ایران، امیرکبیر، تهران، ۱۳۶۲. السامرائي، عبدالله سلوم، القاديانية و الاستعمار الإنكليزي، المركز العربي للطباعة و النشر، بيروت، ١٩٨١. شيباني، محمد بن حسن، الجامع الصغير، مصر، ١٣٥۶ق. غراب، محمود محمود، الانسان الكامل، دمشق، ١٩٨١. الغوري، عبد الماجد، قاديانيه سرسيردة استعمار، ترجمهٔ عبدالله اميني يور، راه نيكان، تهران، ١٣٩٢. قادياني، بشيرالدين محمود، حقيقة النبوة، تعريب عبدالمجيد عامر، اسلام اينترناسيونال، لندن، ٢٠١٨. قادياني، غلام احمد (١)، الاستفتاء، الشركة الاسلامية المحدودة، انگلستان، ٢٠٠۵. \_\_\_\_ (۲)، براهین احمدیه، ترجمهٔ محمد توکلیهمدانی و صدرالدین احمدیقادیانی، چاپخانهٔ فردوس، تهران، ۱۳۲۷. .....(٣)، البرية مع آيات رب البرية، ضياء الاسلام، قاديان، ١٨٩٨. \_\_\_\_(۴)، حمامة البشري الى اهل مكة و صلحاء ام القرى، شركت اسلاميه، اسلام آباد، ۱۴۲۸ق. \_\_\_\_(٥)، روحانی خزائن، ربوه (پاکستان)، ۲۰۰۸. .....(٦)، لجة النور، ضياءالاسلام، قاديان، ١٣٢٨. متقى هندى، علاءالدين على بن حسام الدين، كنز العمال، مؤسسة الرسالة، بيروت، ١٤٠٩ق. مطهری، مرتضی، اسلام و مقتضیات زمان، صدرا، تهران، بےتا. النجار، عامر، القاديانية، مؤسسة الجامعية للدراسات و النشر و التوزيع، بيروت، ٢٠٠۵. نسفى، عزيزالدين (١)، بيان التنزيل، تصحيح مير على اصغر ميرباقرى فرد، انجمن آثار و مفاخر فرهنگى، تهران، ۱۳۷۹. \_\_\_\_(۲)، كتاب الانسان الكامل، به كوشش ماريژان موله، طهوري، تهران، ۱۳۸۱. نصر، عبدالله، سیمای انسان کامل از دیدگاه مکاتب، جهاد دانشگاهی علامه طباطبایی، تهران، ۱۳۶۳. نوري، حسين بن محمدتقي، خاتمة المستدرك، آل البيت، بي جا، ١۴١۶ق. نوپا، پل، تفسير قرآنی و زبان عرفانی، ترجمهٔ اسماعيل سعادت، مرکز نشر دانشگاهی، تهران، ١٣٧٣.

Freeland, abbott, islam and Pakistan, Ithaca, N.Y. (cornell university press), 1968

Gul Baqai, Farah, British Rule in Punjab: 1849-1947, Pakistan Journal of History and Culture, Vol.XXXI, No.2, 2010.

Singh, Pritam, Globalisation and Punjabi Identity:Resistance, Relocation and Reinvention YetAgain! Oxford Brookes University, 2012.

www.islamahmadiyya.Net.

تاریخ دریافت: ۹۸/۰۷/۰۱ تاریخ پذیرش: ۹۸/۱۰/۱۲ (صفحه ۱۲۳–۱۴۹)

## اصطلاحات اداری و دیوانی در سیرالمتأخرین

دکتر محمدرضا نصیری\* \_ بتول سپهر\*\*\*

چکیده نخبگان ایرانی مهاجر به دربار گورکانیان هند با توجه به صلاحیت و فراستی که داشتند، صاحب مقام و منصب شدند و سهم بسزایی در تحول سیستم اداری و دیوانی دربار دهلی داشتند. یکی از مهمترین نقش آفرینیهای این نخبگان تحریر کتب ارزشمند تاریخی به زبان فارسی است. غلامحسینخان طباطبایی ازجمله احفاد ایرانیان صاحب منصب در دربار هند بود که کتاب سیر المتأخرین را در تاریخ گورکانیان متأخر هند نگاشته است. در این پژوهش با روش تحلیلی- توصیفی به بررسی اصطلاحات دیوانی و اداری سیر المتأخرین پرداخته شده است. اصطلاحات برگرفته از سازمان اداری و دیوانی ایرانیان در سیر المتأخرین نشاندهندهٔ آن است که ساختار اداری و دیوانی گورکانیان هند بر پایهٔ

**کلیدواژهها:** طباطبایی، سیر المتأخرین، اصطلاحات اداری و دیوانی، ایران و هند.

Secretary@apll.ir

\* استاد گروه تاریخ دانشگاه پیام نور، تهران ـ ایران.

\*\* دانشجوی دکتری تاریخ ایران بعد از اسلام، دانشگاه پیام نور، تهران ـ ایران (نویسندهٔ مسئول).

Batoolsepehr@yahoo.com

مقدمه

اثرات برجامانده از فرهنگ ایرانیان بر فرهنگ هندیان انکارناپذیر است (دورانت، ص۶۵۸). تأثیر دیوانسالاری ایرانی از قرن چهارم هجری و پس از آن با تأسیس امپراتوری گورکانیان هند، توسط ظهیرالدین بابر (نهرو، ج۱، ص۳۹۸) در تشکیلات سازمان اداری هندوستان قابل ملاحظه است. در این زمینه نهتنها پادشاهان اسلام، بلکه مهاراجههای هند در انتشار تشکیلات و سازمانهای کشور به سبک ایرانی سهم بسزا داشتهاند؛ به طوری که بر راجهها، امراء و نوابها تأثیر گذاشتند (حکمت، ص۰۶-۶۲).

از سوی دیگر ایرانیانی از طبقات متوسط و بالای جامعهٔ عصر صفوی به دربار گورکانیان هند مهاجرت کردند و به تألیف کتب تاریخی مهمی به زبان فارسی پرداختند. آثار بسیاری از ایشان در تاریخ هند در این قرون باقی مانده که نشان دهندهٔ نقش چشمگیر آنها در تکوین مؤلفههای دیوان سالاری و تشکیلات اداری دربار دهلی است. از جملهٔ این کتب ارزشمند، کتاب سیر المتأخرین، نوشتهٔ غلامحسین پسر هدایت خان طباطبایی، از منابع تاریخ گورکانیان متأخر هند است و از آنجا که دارای اصطلاحات اداری و دیوانی بسیاری است، نمایانگر تأثیر دیوان سالاری و تشکیلات اداری ایرانیان بر هندوستان در این زمان می باشد. این کتاب تاریخ عمومی هندوستان است که احمد منزوی آن را به سه جلد تقسیم کرده است. جلد اول در جغرافیای هند و تاریخ هند باستان است و احوال ممالک هند برابر با نوشته است. جلد دوم شرح بحران جانشینی بعد از اورنگزیب را به تصویر کشیده است؛ نوشته است. جلد دوم شرح بحران جانشینی بعد از اورنگزیب را به تصویر کشیده است؛ رحلت بهادرشاه، حکومت فرخسیر، ذکر جلوس محمدشاه گورکانی و شروع منازعات بین امرای رتبهٔ اول مملکت، ورود نادرشاه افشار به شاه جهان آباد و جزئیات جنگ کرنال که از

<sup>&</sup>lt;sup>۱</sup>. در اثر حملهٔ بابر که تربیتیافتهٔ تمدن هرات است، سبک نثرنویسی دورهٔ تیموریهٔ ایران نیز در دهلی و آگره و بعدها در دکن متداول گردید (حکمت، ص۱۱۳). در سلطنت بابر ۱۷ نفر از ایرانیان به هند مهاجرت کردند، ازجملهٔ ایشان خواندمیر، از نویسندگان ساکن هرات بود که جزء مقربان دربار بابر شد (خواندمیر، ص۵). همچنین ملا شهاب الدین هروی از هرات، در رکاب بابر وارد دربار بابر شد (صبا، ص۲۷۹) و آتشی قندهاری منصب وقایعنویسی بابر را برعهده گرفت. مهاجرت ایرانیان به هند همچنان در طول امپراتوری گورکانیان ادامه داشت. در دورهٔ اکبرشاه مهاجرت نخبگان ایرانی و وارد شدن به دربار هند ادامه داشت. در دورهٔ جهانگیر تقریباً تمام مقامات درجهٔ یک امپراتوری گورکانی در اختیار ایرانیان بود و شاید این دوره را بتوان اوج اهمیت عنصر و فرهنگ ایرانی دانست. بعد از آن در دورهٔ عارکایی در اختیار ایرانیان بود و شاید این دوره را بتوان اوج اهمیت منصر و فرهنگ ایرانی دانست. بعد از آن در دورهٔ مورکانی در اختیار ایرانیان بود و شاید این دوره را بتوان کاسته شد (همو، ص۵).

دید یک مورخ هندی روایت شده است. جلد سوم شرح جنگ های هندوستان و انگلیسیان و حاصل مشاهدات خود مؤلف است.

طباطبایی در سال ۱۱۴۰ق در دهلی به دنیا آمد. جد پدری مورخ از سادات طباطبایی مشهد و جد مادری وی از سادات موسوی شیراز بودند که به شاه جهان آباد مهاجرت نمودند. پدر مؤلف نایب استاندار بهار بود، بعد در دورهٔ محمدشاه فوجدار پت و پانی شد و در دوران فرار شاه عالم از دهلی همراه وی بود. غلامحسین مدتی در خدمت شاه عالم بهعنوان میرمنشی خدمت می کرد. بعد از آن از سوی نواب قاسم علی خان در کلکته نماینده شد. وی تحت حکومت انگلیسیان نیز خدمت کرد. در سال ۱۹۹۴ق برای حل و فصل کاری به کلکته رفت و در این سفر سیر المتأخرین را نوشت (مصطفی حیدر زیدی، ص۲۰۰).

سیر المتأخرین در لکهنو به سال ۱۳۱۴ق چاپ سنگی شده و تا کنون تصحیحی از این کتاب به چاپ نرسیده است. همچنین منتخب سیر المتأخرین به تصحیح قاضی تصدیق حسین ریاض قزوینی در لاهور به چاپ رسیده است. برخی تاریخنگاران نیز این کتاب را تلخیص کردهاند که مهمترین آنها ملخص التواریخ از فرزند علی حسینی است. همین طور مولوی عبدالکریم این کتاب را تلخیص کرده که به نام زبدة التواریخ معروف است (همو، ص۲۴۲).

نسخههای خطی این کتاب در کتابخانههای جهان، ازجمله بادلین، بانکیپور، موزهٔ بریتانیا، انجمن آسیایی بنگال، اندیا آفیس، فراوان است که خود دلیل ارزش این کتاب است. همچنین نسخههای خطی موجود در کتابخانههای ایران بدین ترتیب است: نسخهٔ شمارهٔ ۱۳۹۷۱ و نسخهٔ شمارهٔ ۳۲۰ معزی مجلس کتابخانهٔ مجلس، نسخهٔ شمارهٔ ۶۹۷۱ کتابخانهٔ ملی، نسخهٔ شمارهٔ ۲۸۰ حکمت، موجود در کتابخانهٔ دانشگاه تهران، نسخهٔ شمارهٔ ۳۹۳ و شمارهٔ ۳۹۵ مرکز احیاء قم. از میان این نسخ، نسخهٔ شمارهٔ ۱۳۹۷۱ کتابخانهٔ مجلس که به خط خود مؤلف است<sup>۱</sup> (منزوی، ص۶۱۹-۶۲۰) جامعتر و کامل تر است.

در تنظیم مقاله از کتاب سیر المتأخرین چاپ سنگی لکهنو استفاده شد و هرجا که مبهم بود با نسخهٔ خطی شمارهٔ ۱۳۹۷۱ تطبیق داده شد. اصطلاحات اداری و دیوانی این کتاب بهترتیب حروف الفبا جمعآوری شده و با ذکر شاهد از متن کتاب و برخی متون

۱. نگارنده در حال تصحیح دورهٔ سلطنت محمدشاه گورکانی از جلد دوم این نسخه است.

۱. شاهنوازخان صفوی از احفاد شاه اسماعیل صفوی بود که اتالیق شاهزاده مرادبخش بود (طباطبایی، ص۲۷۷).

كارگزارى و گماشتگى؛ عمل و شغل عامل و گماشته از جانب ديگرى (ناظم الاطباء).

**التمش:** «محمد امینخان مع هادیخان و... و جمعی دیگر فوج ایلتمش قرار گرفت». واژهٔ ترکی، به معنی فوج پیشین است. فوجی که میان هراول و سردار باشد (غیاث اللغات).

- **باربک:** «سلطان حسین بهاتفاق باربک لشکرها فراهم آورده چند بار به دهلی آمد» (ص ۲۱). به معنی امیر اعظم که او هروقت که خواهد به درگاه پادشاه بار یابد؛ و این لفظ به معنی عرض بیگی که عرض مردم به حضور پادشاه میبرد نیز آمده (لغتنامه).
- بخشی: «مهدی نثارخان برادر خود را که بخشی فوج و سالار لشکر بود طلب داشت» (ص ۵۱۶). محرر و منشی، نایب حاکم، ناظر؛ عطاکننده و اداکنندهٔ مزد (ناظم الاطباء). کلمهٔ بخشی به معنی عالم و مجتهد و معلم و کاهن وروحانی هنوز در مغولی و

زبان منچو و قُلموق و قرقیز باقی مانده است، و بخشیان در دیرها و معابد بودائیان محترم و معزز شمرده میشوند، آنها در نزد سلاطین مغول حرمت و مکانتی تمام داشتهاند؛ چنانکه گیوکخان گروهی از آنها را نزد خویش داشت و مهر خاصهٔ خویش را به یکی از آنان داد و او را مأمور تفتیش و تحقیق احوال رعایا در تمام قلمرو خویش کرد. بخشیان مسلمان بهعنوان کاتب و

شاید عارض در دستگاه تیمور نیز حضور داشتهاند و منصب بخشی گری در دربار اعقاب تیمور غالباً مخصوص ترکان بوده، و گاه در دربار گورکانیان هند نیز لشکرآرایی و امیری به آنها واگذار می شده است، و در دستگاه بابر و اکبرشاه نیز ظاهراً عنوان بخشی گری مخصوص امرای سوار یا عارضان سپاه بوده است (دایرةالمعارف فارسی). با توجه به متن سیر المتأخرین، منصب بخشی مخصوص تشکیلات و سازمان سپاه بوده است. منصب بخشی گری جزء مناصب مهم سازمان اداری- نظامی هندوستان در دورهٔ گورکانیان محسوب می شده و مراتب مختلف داشته که میربخشی بالاترین مقام آن بوده است:

«پادشاه... خدمت میربخشی را به صمصام الدوله مقرر نمود» (ص ۴۳۸). بعد از منصب میربخشی، بخشی الممالک قرار داشت که ناظر کل مملکت محسوب می شد و به ترتیب بعد از آن بخشی اول، بخشی دوم، بخشی سوم، بخشی چهارم است که افراد با توجه به شایستگی و درجه در این مناصب گماشته می شدند.

- برقانداز: «...عمرخان و پسرانش و دیگر یکه متصرفات و هزاریان برق انداز مثل فتح راد و بخشی» (ص ۵۳۲). تفنگدار؛ سلاحدار؛ شمخالچی (ناظم الاطباء).
- **بندوق:** «گلولهٔ بندوق بر چشم راست مصطفیخان از دست برقاندازان پیش روی هیبت جنگ رسید» (ص ۵۳۱). تفنگ (فرهنگ فارسی).
- **بنگاه:** «...تهانیسر نام لختی بنگاه فاروقیان بود» (ص ۲۹). منزل؛ مسکن؛ جای باش (فرهنگ فارسی).
- **بیاض:** آن مسودهٔ مربوطه را نگاشته به بیاض برد (ص ۲۲۳). کتابچهٔ سفید نانوشته (ناظم الاطباء)؛ کتابچهای که جهت یادداشت در بغل گذارند (فرهنگ فارسی).
- پاسبان: «ملونام از خویشان سلطان محمود خود را قادرشاه خطاب کرده مالوه برگرفت و در زمان شیرشاه آمده پادشاه را دید و پاسبانی آن ملک به شجاعتخان مقرر شد». نگاهبانی؛ نگهبانی؛ حراست (نغتنامه).

- پایگان: «رسم این دیار آن بود که چند هزار پیاده پایک پیرامن دولتخانه کشک دادی... فیروزشاه را نیز پایگان از هم گذرانیدند» (ص ۱۸). بخشی از ارتش که سواره نیستند (فرهنگ فارسی).
- پیادهپایک: روندهٔ چابک (فرشته، ج۴، ص۹۸۹). پروانگی: «آخرالامر به سعی و التماس مهدی نثارخان و عبدالعلیخان پروانگی مرور از رستهٔ بازار شهر یافته بیرون شهر رفته منزل کرد» (ص ۵۵۹). حکم، فرمان پادشاهان (لغتنامه)؛ در دورهٔ قراقویونلو و آققویونلو به فرمان شفاهی که به رسالهٔ کسی به دیوان رسائل و انشاء ابلاغ می شده است پروانچه می گفتند که احتمالاً تحریف شدهٔ پروانگی است. این اصطلاح در دورهٔ خوارزمشاهیان معمول بوده؛ اما در دورهٔ صفوی پروانچه به اسنادی گفته می شد که مهر می کردند و در دفاتر ثبت نموده مانند ارقام و فرمانهای دیگر بر آنها طغرا می کشیدند (قائممقامی، ص۸۵). با توجه به متن سیر المتأخرین منظور از پروانگی اجازهٔ شفاهی است.
- **پروانه:** «پسر اسداللهخان و دیگران زر و پروانهها برای طلب جماعهداران عمدهٔ بارهه و افغانان صاحب اولوس فرستادند» (ص ۴۳۳). فرمان؛ حکم (لغتنامه).
- تحصیلدار: «برخی مردم شهر تاب سخت گیری تحصیلداران نیاورده در مقام انکار درآمدند» (ص ۱۳۱). مالیات بگیر، جمع کنندهٔ مالیات (فرهنگ فارسی).
- تحویلدار: «رمضانی تحویلدار سلاحخانه که اصلش قصاب بود» (ص ۵۵۹). کسی که نقد یا جنسی را به وی سیرده و بعد به او حواله کنند؛ خزانهدار (ناظم الاطباء).
- **ترخان:** «غلامان و خواجهسرایان او به خطاب خانی و ترخانی مخاطب گشته» (ص ۲۴۱). شخصی که پادشاهان قلم تکلیف از او بردارند و هر تقصیر و گناهی که کند مؤاخذه نکنند (فرهنگ جهانگیری).
- **توزک:** «همایون... با افواج بسیار از آگره به دفع فتنهٔ شیرشاهی متوجه شد. او نیز با پنجاه سوار و توزک و تجمل بسیار و دیگر اسباب پیکار از آن طرف دررسید» (ص ۱۵۱). ترکی است به معنی سامان و آرایش و انتظام و ترتیب لشکر و مجلس و دربار (غیاث اللغات).

- **توقیع:** «شاه جان محمد درویش مشهور به کوکی تقریب وافر در حضور محمدشاه بههم رسانید، قلمدان پادشاه صاحب دستخط شد، اندورن محل بر عرائض مردم حاجتمند توقیع می کرد» (ص ۴۵۸). نشان کردن پادشاه بر نامه و منشور (غیاث اللغات).
- **تنخواه**: «والد فقیر التماس نمود که زری که به تمام تنخواه سپاه وفا کند مخفی نخواهد بود».

پول نقد و زر و مال و دولت؛ منفعت از اراضی و مقرری از آنها. برات به خزانه برای ادای وظیفه و مواجب و جیره و جز آن (ناظم الاطباء). برات به خزانه برای تأدیهٔ حقوق و مقرریها (فرهنگ فارسی). دستمزد نقدی (عبدیبیگ شیرازی، ص۱۵۲).

- **تیول:** «سرکار حصار که به مهین پور سلطنت در این سلسله همیشه به طور استمرار تنخواه می شد در تیول او مقرر فرمود» (ص۲۶۲). بخشش مادام العمر یا موقت زمین و درآمدی ناحیه (رفیعا، ص۱۵۸).
- جاگیر: «همگنان بهقدر حال مواجب و جاگیر یافتند» (ص۱۱۵). پاره ای از زمین که سلاطین و امرا و منصب داران و مانند آن دهند تا محصول آن را از کشت و کار هرچه پیدا شود متصرف گردند و به اصطلاح ارباب دفاتر سلاطین هندوستان تیول و قدری از ملک که عوض ماهانه تنخواه نمایند؛ اقطاع. (آنندراج)
- جرانغار / جوانغار: «معرکه خان صفوی را با سید راجی و چندی دیگر از سرداران و گروهی انبوه در جرانغار مقرر نمود» (ص ۳۱۱). سمت چپ لشکر، میسره (لغت ترکی چنتای و عثمانی).

- خراج: «در عین دهلی که تختگاه بود تمرّد و عصیان شایع گردید، آمدن زر خراج از اطراف ممالک منقطع گشت» (ص ۱۲۵). آنچه را که پادشاه و حاکم از رعایا گیرند. گفتهاند که خراج آن چیزی است که در حاصل مزروعات گیرند (ناظم الاطباء).
- **جوقی:** «سید قلی اوزبک را با جوقی به قراولی گماشت» (ص ۳۱۲). گروهی از سوار و پیاده، فوج (فرهنگ فارسی).
- **چرخچی گری:** «نظر علیخان را به چرخچی گری متعین بود پیش فرستاد» (ص ۲۷۹). در عصر سلطنت صفویه لشکر پیشرو را می گفتند، شاید به همان مناسبت که آن قسم لشکر در قدیم کماندار بوده (فرهنگ نظام).
- **چوبداران:** «میرحیدرخان از دور نمایان شد. کاغذ التماس را بلند ساخت چیلهها و چوبداران مانع پیش آمدن شدند» (ص۴۳۴). خادمان سلاطین و وزرا که چوبهای سیمین و زرین در دست دارند؛ نوکرهای

مخصوص سلاطین و امرا که چوب نقره و طلا در دست دارند (فرهنگ نظام)؛ گرزبردار (ناظم الاطباء).

**چوکی:** «پادشاه نوکران خود را هفت بخش نموده چوکی هر دره مقرر ساخت و هفت چوکی نام یافت برای هر چوکی علی حده چوکینویس متعین گردید که در هر نوبت هریکی ملاحظهٔ مردم نموده مجال غلبه بودن ندهد» (ص ۲۰۰). محافظ و پاسبان (ناظم الاطباء).

**چهار سرخ**: «چهار سرخ افزون رب سانسو سیمین نقد است» (ص۵۶). واحد سنجش پول.

- **چهره:** «توپهای پر از گلولهٔ تفنگ را بهاصطلاح هند چهره گویند» (ص ۴۲۹). توپ (متن).
- **چیله:** «هزار غلام رز خرید و غیر زرخرید که از دارالحرب آمده در بندگی پادشاه قیام داشتند آنها را آزاد کرد به خطاب چیله روشناس گردانید». غلام و بنده و برده (آنندراج).

- حاجب: «میر عبدالطیف حاجب اورنگزیب که برای آوردن میرجمله رفته بود» (ص ۲۸۴). دربان پادشاه و امیر؛ پردهدار (لغتنامه).
- حکم: «هر روز ضابطه و حکمی جدید اصدار میفرمود احکام آن بدانجام چون بیگانه از آیین عدالت و انصاف بود موجب تنفر عام و خاص گشته امضاء نمییافت» (ص۱۲۴).

امر، توقیع، دستور (لغتنامه). به معنای مضمون فرمانهای پادشاه استعمال می شده است، از دورهٔ جلایریان به صورت یک اصطلاح دیوانی به کار رفته است که به اوامر و فرمانهای مکتوب پادشاه هم اطلاق شده است. در دورهٔ تیموریان، احکام برای امور مربوط به مشاهیر ایام و عرفا و بزرگان صوفیه صادر می شده است؛ ولی رفته رفته حکم، نوعی خاص از فرمانها گردید که در درجهٔ کمتر اهمیت بود، مثل حکم احضار درباریان و امراء که به وسیلهٔ یساولان فرستاده می شد (قائم مقامی، ص ۶۶-۶۷).

طول یسال: «طول یسال که جای ایستادن نوکر است شش فرسنگ بود و به تحقیق تجربه کاران هر فرسخ دوازده هزار سوار احاطه می کند، با این حساب عدد سوار ملازم که نوکر سرکارش بودهاند هفتاد و دو هزار سوار می شود و عرض محل ایستادن نوکر است» (ص۱۳۱).

يسال: جناح لشكر (ناظم الاطباء).

- خالصه: «دیانتخان خوافی دیوان خالصه و راجه بخت مل دیوان تن شد» (ص ۳۲۲). زمینی که متعلق به دولت باشد (فرهنگ فارسی).
- **خزانهٔ حضور:** «دو کرور روپیهٔ نقد سوای اجناس داخل خزانهٔ حضور شد» (ص ۴۲۶). خزانهٔ پادشاهی (متن).
- خزانهٔ عامره: «تاراجیان آتش به خیمهٔ امیرالامرا زدند و... خزانهٔ عامرهٔ او را که از کرور در حساب گذشته بود به یغما بردند» (ص ۴۳۸). خزانهٔ دولتی؛ خزانهٔ معمور (ناظم الاطباء) که مالیات ممالک به آن واریز می شده است. در دستورالملوک آمده است که حقوق شیخالاسلام از خزانهٔ عامره یرداخت می شد (رفیعا، ۶۹).

- خط: «مهابت جنگ بعد ورود به مرشدآباد خط به احترام الدوله بهادر جنگ... فرستاد» (ص ۵۱۵). حُکم؛ فرمان؛ نوشته (فرهنگ فارسی عمید).
- دارالانشاء: «محمد جعفر منشی که بعضی خدمات از سابق به او مفوض بود به خطاب تقرب خانی و خدمت خان سامانی و دارالانشاء امتیاز افزود» (ص ۳۹۴). دبیرخانه، جای منشیان و نویسندگان (لغتنامه)؛ در اینجا منظور دیوان انشاء است.
- داروغه: «در عرض یک سال به منصب هزاری و خطاب خانی و داروغگی دولتخانهٔ خاص سرافراز شد» (ص ۲۷۲). داروغه که در زبان مغولی به معنی «رئیس» است، یک اصطلاح عمومی اداری است (لغتنامه)؛ در ادارات بزرگ دولتی منشیان تراز اول که بر منشیان سمت سرپرستی و نظارت داشتند داروغه خوانده می شدند (مینورسکی، ص۱۳۶). داروغهٔ برق اندازان خاص، داروغهٔ خاص، داروغهٔ خواصان، داروغهٔ خوشبویی خانه، داروغهٔ فراش خانه، داروغهٔ گرزدارن، داروغهٔ نهر، داروغگی دولتخانهٔ خاص، داروغهٔ پالکی خانه، داروغهٔ سوانح، داروغهٔ وقایع کل (ص ۴۵۸).
- داروغگی داک: «قاضی عبیدالله تورانی<sup>۱</sup> که قضای جهانگیرنگر و هاله داشت... مخاطب به خانخانان میرجمله و به منصب هفت هزاری و هفت هزار سوار سرافراز نموده همدم و محرم راز خود ساخته و اختیار دستخط خود به دست او گذاشت؛ اما به ظاهر داروغگی خاص و داک داشت» (ص ۳۹۴). «داروغههای داک هرکاره خطوط را گرفته روانه مینمودند» (ص ۶۰۰).
- داک: به هندی قاصدانی را گویند که به فاصلهٔ یک میل و دو میل باشند و خطوط مردم را دستبهدست برسانند.
  - دانق: «هر دانق شش سرخ از مهرهای متعارف دهلی» (ص ۵۶). واحد سنجش.
- **دستخط:** «در آنجا که خلوت محض بود کاغذ را دیده و فهمیده و به دستخط خود رسانید» (ص ۶۰۰).

۱. چنین برمی آید که داروغگی خاص و داک منصبی والا بوده، چنان که قاضی یک شهر صاحب دستخط و منصب نظامی شده در صورتی که ظاهراً داروغهٔ خاص و داک بوده است.

- داغ اسب: «به مقتضای عدل و انصاف سویت پدید آمد و در داغ اسب و قسمت جاگیر هم کذلک و نام تمرد بغی از مملکت برافتاده بود» (ص۱۲۳). «بهاصطلاح هند مثل سپاه نوملازم و اسبها به داغ که علامت نوکری است میرسید» (ص ۵۳۵). داغ به معنی نشان است (برهان قاطع). با توجه به متن سیر المتأخرین داغ اسب نوعی نشان نوکری بوده که بر اسبهای سپاهیان میزدند؛ قانونی بوده است که در زمان سلطان علاءالدین خلجی مقرر شده بود؛ اما رواج نیافته بود. بعد در زمان اکبرشاه داغ اسب مقرر گشت تا نوکر پادشاهی پیش چند کس نوکر نتواند شد و مجال خیانت در نوکری نماند و منصبداران و احدیان را نیز
- دام: «والاحق به انعام بیست و سه کرور دام که مجموع طلب موافق و... مراحم شد» (ص ۲۸۸). در مناصب امراء و سلاطین هند و خراج ملک، دام عبارت از چهلم حصه روپیه و هم به معنی بیست و پنجم حصه از فلوس و در اوزان ادویه دام پخته هژده ماشه و نزد بعضی بیست و یک ماشه باشد و دام خام دوازده ماشه باشد (غیاث اللغات).

یارای غدر نباشد (طباطبایی، ص۲۰۰).

- **دستک:** «مصطفیخان دستک و پروانهٔ مصحوب یکی از همراهیان فرستاد» (ص ۴۹۰). دفترچهای که حسابهای خردهریز تمغاشده را در آن نویسند. دفترچهای که حسابهای سردستی را در آن بنویسند (لغتنامه).
- **دستور:** «سند فوجداری پورینه مع جمیع ضمائم و مضافات به دستور معینالدوله سیفخان بهادر سیف جنگ برای مهامالدوله سعید احمدخان» (ص ۵۷۵). اجازه، پروانه، فرمان و امر (فرهنگ فارسی).
- دفاتر جمع طوماری: «پرگنههای بسیار مصاف همین سرکار جمع این صوبه آنچه در عهد اکبر قرار یافته و الحال هم در دفاتر جمع طوماری همان را مینگارند» (ص ۱۹). با توجه به متن سیر المتأخرین، اصطلاح دفاتر جمع طوماری، همان دفاتر

حساب مناطق مختلف بوده است که بهصورت فهرستوار نوشته می شده اند. دفتر فاضلات: «آنچه خرد خان به لشکریان داده بود یکساله در مواجب ایشان وضع نموده باقی را در دفتر فاضلات به نام آن جماعه نوشتند و در سنوات مستقبله بهتدریج در علوفهٔ آن ها حساب کردند» (ص ۱۲۳).

- **دورباش:** «ملک غیاث الدین بلبن که بنده و داماد سلطان شمس الدین بود منصب وزارت داده به خطاب الفخانی و عطای چتر دورباش سرافراز گردانید» (ص ۱۱). عقب بایست؛ با خبر باش؛ فراشانی که نیزه به دست جلوی پادشاه و یا زنان حرم حرکت می کردند و دورباش می گفتند تا مردم از معبر او دور باشند؛ نیزه ای که سنانش دوشاخه بود و آن را مرصع کرده پیشاپیش پادشاهان کشند تا مردم بدانند پادشاه می آید خود را به کناری کشند (ناظم الاطباء).
- دولتخانه: «بدین نمط و آیین سلطان داخل دولتخانه گشت و دو رکعت نماز شکر ادا نمود بر تخت سلاطین سابق جلوس نمود» (ص ۱۱۵). خانهٔ دولت؛ بارگاه؛ کوشک؛ کاخ سلطنتی.
- دیوان بیوتات: «غیاث بیگ... در فتحپور سیکری ملازمت اکبرشاه نمود بهمقتضای استعداد نویسندگی و خوشنودگی و شاعری در اندک فرصتی دیوان بیوتات گردید» (ص ۲۴۰). احتمالاً این شغل مانند شغل وزیر بیوتات در دورهٔ صفوی بوده که با یک نویسنده روزنامهجات اخراجاتی را که در تمام کارخانجات واقع میشده با مشرفان بیوتات به ناظر بیوتات برای تصحیح و خاطر جمعی میرسانده» (رفیعا، ص۴۸۴). خانهها و عمارات دولتی؛ عمارات دولتی و ادارات دولت (ناظم الاطباء).

دیوان خالصه: «در این ولا بعد فوت مستر الیت دیوان خالصه است» (ص ۸۰۸). ادارهٔ رسیدگی به املاک دولتی (آنندراج)؛ با توجه به متن دیوان خالصه مشیر دولت و وزیر سلطنت تعبیر می گردد.

**دیوانخانه**: «کالیخان روز و شب در دیوانخانهٔ ما بوده رفتوآمد مینمود» (ص ۵۶۲). ادارهٔ حاکمی؛ محل نشستن امراء و ارباب دفاتر (آنندراج)؛ دارالحکومه؛ عدالتخانه (ناظم الاطباء).

- **دیوان کل:** «در تغییر دیوانی او دیوانی کل به افضلخان شیرازی که در ایام شاهزادگی دیوان بود مفوض شد» (ص ۲۵۶). رئیس کل دیوان.
- راجگی: «او را به راجگی برنشاندند» (ص ۳۸). لقب کسی که در قسمتی از هند حکومت داشته است (ناظم الاطباء).
- رقعه: «برهان الملک از ضابطهٔ ایران واقف بود. رقعهٔ متضمن این نکته به نادرشاه نوشته ابلاغ داشت» (ص ۴۸۳). نامهٔ کوچک؛ نوشتهٔ کوتاه (فرهنگ فارسی عمید).
- رقم: «رقم نادرشاهی به نام اعتمادالدوله متضمن طلب او مصحوب سقچی شرف صدور یافت» (ص ۴۸۴).

«صاحبقران امیر تیمور گورکان چون کردار شایسته نداشت رقم عزل بر او کشیده آمد» (ص ۲۱).

رقم، اصطلاحی کلی بوده و به معنی کلی فرمان و حکم و دستور و به دو صورت کتبی و شفاهی اطلاق می شده است. از دورهٔ صفوی این واژه به صورت اصطلاحی دیوانی و به معنی فرمان و حکم به کار رفته است (قائم مقامی، ص۷۴).

سالیانه: «پیرزالهای برهان پور که مولد و موطنش بود هریکی مواجب و سالیانه بهقدر معاش خود مییافت» (ص ۴۸۴). آنچه در سال برای کسی از مواجب یا مزد مقرر شده است. سانسو: «چهار کسیره را سانسو و یک و نیم سانسو را تنکه و صد سانسو را یک هزار دام شود» (ص ۵۶). واحد سنجش.

سوائی صاحبرصد شد» (ص ۴۶۳). مسئول جمع آوری عوارض راهداری.

- صدر کل: «شیخ عبدالنبی صدر کل زیادهتر از دیگران سخنان ناصواب می گفت» (ص ۱۸۵). عزل و نصب مباشرین موقوفات اگر تفویضی بود به صدر خاصه و عامه متعلق است (رفیعا، ص۶۶).
- صوبهدار: «عبدالرسولخان به منصب پدر که پنج هزار یا چهار هزار داشت به رساله و صوبهداری مذکور سرافرازی یافته حاکم بالاستقلال صوبهٔ مذکور شد» (ص۵۲۶). فرمانداری. حکومت و فرمانفرمایی صوبه (لغتنامه).
  - **طرح دست چپ**: «هوشدارخان با جمعی از فدویان طرح دست راست مقرر گشت» (ص ۳۱۲). قسمتی از لشکر (متن).
- **طغرا:** «سال جلوس و نام بلده دارالضرب و پیشانی مناشیر به طغرای ابوالمظفر محیالدین محمد اورنگزیب بهادر عالمگیر پادشاه غازی مزین گشت» (ص۳۲۴). به علامت و نشان مخصوص پادشاهان که بر نوشتههای سلطانی و دیوانی به منظور تأیید و تأکید مندرجات آنها اضافه می کرده اند اطلاق می شده است. در این حالت یعنی هنگامی که در معنی علامت و نشان بود، مضمون آن شامل نام و القاب پادشاه و سلطان بوده است که آن را به طرزی مخصوص و با خطوط منحنی می کشیده اند. این اصطلاح از زمان سلجوقیان در دیوان رسائل و انشاء ایران متداول شده است (قائممقامی، ص۱۷۸–۱۸۱). عرضداشت: «عرضداشتی از جانب آن عفتپناه نیز برساخته گذرانیدند» (ص۳۱). در هندوستان پادشاه زادگان و امرا به جناب عالی، و خردان به خدمت بزرگان نویسند، به معنی «عرض داشتن» است (آنندراج).

یک صفحه گزارش مالیاتی از یک واحد معین مالیاتی (بردسیری، ص۱۷۴).

قاضی القضات: «محمدرضا نام را قاضی القضات و... شد» (ص ۳۲۲). کسی که از جانب خلیفه یا سلطان تعیین می شد و حق داشت به دعاوی مردم رسیدگی کند و برای شهرهای دیگر قاضی تعیین کند (فرهنگ فارسی عمید)؛

سربازی که در جایی برای کشیک و نگهبانی گماشته شود؛ نگهبان؛ دیدهبان (لغتنامه).

گویا این کلمه را لشکریان سبکتکین و محمود به ایران آوردند. بعضی این لغت را ترکی دانستهاند، چه در ترکی جغتایی کوتاوال (کوتاول) به معنی پاسبان و نگاهبان و محافظ قلعه آمده؛ ولی این کلمه از هندی به ترکی رفته است (برهان قاطع).

**ماهی:** «چون مهابت جنگ بر ممالک شرقیه تسلط یافت و... منصب هزاری و مراتب و ماهی مفتخر گردید» (ص ۳۰۳). آنچه ماه در ماه در وجه مواجب و مقرری به کسی دهند همچو سالیانه که سال

مهر اشرف: «پادشاه در سن سی و هفت سالگی... به اورنگ سلطنت جلوس فرمود...

محمد شریف... را به خطاب امیرالامرایی و به منصب وکالت سرافراز فرموده مهر اشرف به جواهر قیمتی آراسته به دست خود پیرایهٔ گردنش ساخت» (ص ۳۷۹). مهر انگشتری خاص شاه بوده است که در دورهٔ صفویان مهر شرف نام داشت که ابتدای سطر عنوان ضمن ارقام و احکام را در برابر مهر همایون به مهر کوچک اشرف نفاذ مینمودند (رفیعا، ص۵۴۲).

- مهر اوزک: «مهر اوزک که نزد ممتاز محل صبیهٔ او و زوجهٔ پادشاه و والدهٔ شاهزادگان میبود» (ص ۲۵۵). مهر مخصوص (ناظم الاطباء).
- مهردار خاص: «سی خانم<sup>۱</sup> رخت هستی بر بست او...همشیرهٔ طالبای آملی...خدمت از وقت ممتاز محل داشت مهردار خاص بود» (ص ۲۷۵).

کسی که مهر انگشتری خاص نزد او بود و معتمد شاهان بود. در دورهٔ صفویان ثبت مهر همایون در نزد شاه در وظیفهٔ او بود و همهٔ تیول، احکام، پروانجات وزارت و... را بعد از ثبت دفاتر و طغرای واقعهنویس اگر از سرکار دیوان گذشته به او میرسید در اواخر سطر عنوان ضمن هریک را به مهر مزبور مهر مینمود (رفیعا، ص۳۱۱).

- میر آتش: «میر آتش اول حیدرخان و بعد از او وحید قلی خان» (ص ۴۵۸). توپچیباشی و داروغهٔ توپخانه (ناظم الاطباء).
- **میر توزک**: «میر توزک اول امین الدوله و دومی داورخان» (ص ۴۵۸). رئیس تشریفات و سالار سپاه (ناظم الاطباء).
- **میر شمشیر:** «دیا بهادر برادرزادهٔ چهپیلهرام که میرشمشیر چهپیلهرام بود» (ص ۴۲۴). سردار.
- میر مشرف: «میر مشرف او را کشته و خود زخم برداشته جان به سلامت به در برد» (ص۴۳۴). رئیس ناظر خرج (لغتنامه).
- **میر اشرف:** «روهیله و میرمشرف و برادر او میراشرف به طرف ذوالفقارخان تاخت» (ص۳۹۲).

رئیس دیوان اشراف بود که وظیفهٔ رسیدگی به معاملات مال و نظارت بر

۱. زنی ایرانی از معتمدان و ندمای خاص نورجهان بیگم، همسر جهانگیر گورکانی، بود (طباطبایی، ص۲۷۵).

**وکیل:** «مصطفیخان وکیل خود را با فرد حساب مشاهرهٔ خود مع همراهیان خاطرخواه بدون دادن تصحیحه و موجودات فرستاده درخواست مبلغ مذکور نمود» (ص ۵۳۳).

كارمند مسئول جمع آورى دستمزد كاركنان (رفيعا، ص١٧۶). وكيلاالسلطنه: «در أن ايام اكبرشاه سيزده سال داشت... بيرامخان خانخانان مدبرالملك وكيل السلطنه گرديد» (ص ١۶۶).

**هفت هزاری**: «اول شخصی که به منصب هفت هزاری سرافرازی یافت خان اعظم بود» (ص ۱۸۱).

بهعنوان منصب آمده است؛ ولى توضيحى دربارهٔ اين منصب نيست و از

یوزباشی: «جانی بیک یوزباشی غلامان خاصه و نجف قلی بیک ولد قراق خان و سایر جماعه بر سپاه غنیم حمله آور گشته» (ص ۲۷۹). سردار صد کس (آنندراج).

**نتیجه گیری** بررسی اصطلاحات دیوانی در سیر المتأخرین شناخت عمیق تری از نفوذ ریشه های دیوان سالاری ایرانی در سیستم اداری هندوستان را ممکن می سازد. این کتاب را می توان معرف عصر همسویی فرهنگی ایران و هند قلمداد کرد. گردآوری و بررسی این اصطلاحات گویای این واقعیت است که با سلطهٔ غزنویان در هندوستان، اصطلاحات بسیاری از سازمان اداری ایران وارد دیوان و دربار هند گردید. در دوره های بعدی تاریخ ایران همسان با تغییر حکومت ها این اصطلاحات نیز دچار تحول و تطور شدند که همین تغییرات در اصطلاحات دیوانی شبه قاره با تفاوت جزئی قابل مشاهده است؛ برای نمونه

منصب میربخشی از دورهٔ ایلخانان تا تیموریان دستخوش تغییر بار معنایی گردید که در شبهقاره نیز همین تغییر قابل درک است.

با شروع دورهٔ صفویان که همعصر با گورکانیان هند است، حیطهٔ نفوذ این اصطلاحات در شبهقاره با بسامد و بسط بیشتری همراه شد؛ بهطوری که در دورهٔ اکبرشاه گورکانی دفاتر هندیان به سبک دفاتر ایران نوشته شد. شاید بتوان اصطلاحات دربار و دیوان و سنتهای گورکانیان هند را با اختلاف اندکی همسان با اصطلاحات و اسلوب دربار و دیوان صفویان دانست.

همچنین این کتاب در تسهیل بررسی تأثیرگذاری ایرانیان در انسجام سیستم اداری هند نقش بارزی دارد. در مجموع بررسی اصطلاحات اداری و دیوانی سیر المتأخرین نشان داد جز در موارد معدودی ازجمله اسامی وسایل جنگی و اوزان و سنجشها، اکثر این اصطلاحات ریشه در دیوانسالاری ایرانی دارد؛ ازجمله نظام مالی، نظام قضایی، دیوان انشاء، نظام پست و... که بیانگر سنتهای دیوانی غنی و تمدن فاخر ایران است.

منابع ابوالفضل علامی، آیین اکبری، به تصحیح سید احمد، مسلم یونیورسیتی، علیگر، ۲۰۰۵. استرآبادی، محمدمهدی بن محمدنصیر، فرهنگ سنگلاخ (فرهنگ ترکی به فارسی)، مرکز، تهران، ۱۳۷۴. بخاری، سلیمان، لغت ترکی چغتای و عثمانی، ترجمه و تحشیهٔ حسن عبدالهی جهانی (اوموداوغلو)، دنیز چین، تبریز، ۱۳۹۲. بردسیری، میر محمد سعید مشیزی، تذکرهٔ صفویه، علم، تهران، ۱۳۶۹. برهان، محمدحسین بن خلف تبریزی، برهان قاطع، به اهتمام محمد معین، امیرکبیر، تهران، ۱۳۴۲. بیهقی، ابوالفضل محمد بن حسین، تاریخ بیهقی، به تصحیح علی اکبر فیاض، دانشگاه فردوسی، مشهد، ۱۳۵۶. جعفری، یعقوب، کوثر، بی جا، بی نا، بی تا. حکمت، علی اصغر، سرزمین هند، دانشگاه تهران، تهران، ۱۳۳۷.

داعیالاسلام، محمدعلی، فرهنگ نظام، دانش، تهران، ۱۳۶۲.

دهخدا، على اكبر، لغتنامه، سازمان لغتنامهٔ دهخدا، تهران، ١٣٧٧.

دورانت، ويليام جيمز، تاريخ تمدن؛ مشرقزمين گاهوارهٔ تمدن، ترجمهٔ احمد أرام، ع. پاشايي و

امیر حسین آریان پور، علمی و فرهنگی، تهران، ۱۳۷۱. راميوري، غياث الدين، غياث اللغات، به كوشش منصور ثروت، اميركبير، تهران، ١٣۶٣. رفيعا، محمد رفيع بن حسن، دستور الملوك، دانشگاه تهران، تهران، ١٣۴۶. شاد، محمد پادشاه، فرهنگ آنندراج، زیر نظر سید محمد دبیرسیاقی، خیام، تهران، ۱۳۶۰. صبا، محمد مظفرحسین، تذکرهٔ روز روشن، تصحیح محمدحسین رکنزاده، کتابخانهٔ رازی، تهران، .1848 عبدي بيگ شيرازي، تكملة الاخبار، مقدمه، تصحيح و تعليقات عبدالحسين نوايي، ني، تهران، ١٣۶٩. عمید، حسن، فرهنگ فارسی عمید، امیرکبیر، تهران، ۱۳۷۵. فرشته، محمدقاسم استرآبادی، تاریخ فرشته، تصحیح محمدرضا نصیری، انجمن آثار و مفاخر فرهنگی، تهران، ۱۳۸۷–۱۳۹۳. فروزانی، سید ابوالقاسم، سلجوقیان از آغاز تا فرجام، سمت، تهران، ۱۳۹۳. فلور، ویلم، تاریخ مالی ایران در روزگار صفویان و قاجاریان (۱۵۰۰-۱۹۲۵)، ترجمهٔ ابوالقاسم سری، توس، تهران، ۱۳۹۵. فيروزالدين، مولوى، فيروزاللغات، لاهور، بيتا. قائممقامی، جهانگیر، مقدمهای بر شناخت اسناد تاریخی، انجمن آثار و مفاخر فرهنگی، تهران، ۱۳۹۴. گلچین معانی، احمد، کاروان هند، آستان قدس رضوی، مشهد، ۱۳۶۹. لمتون، آن کاترین سواینفورد، مالک و زارع در ایران، ترجمهٔ منوچهر امیری، علمی و فرهنگی، تهران، .1777 مصطفی حیدر زیدی، تاریخنویسی در دورهٔ تیموریان متأخر، دانشگاه جی سی لاهور، لاهور، ۲۰۰۴. معین، محمد، فرهنگ فارسی، امیرکبیر، تهران، ۱۳۷۵. منزوی، احمد، فهرست نسخههای خطی، مؤسسهٔ فرهنگی منطقهای، تهران، ۱۳۴۹. مينورسكي، ولادمير فدروويچ، سازمان اداري حكومت صفوى، ترجمهٔ مسعود رجبنيا، كتابفروشي زوار و انجمن كتاب، تهران، ۱۳۳۴. نفيسي، على اكبر، فرهنگ ناظم الاطباء (فرهنگ نفيسي)، به اهتمام سعيد نفيسي، خيام، تهران، .1874 نهرو، جواهرلعل، کشف هند، محمود تفضلی، امیرکبیر، تهران، ۱۳۶۱.

تاریخ دریافت: ۹۸/۰۳/۲۴ تاریخ پذیرش: ۹۸/۰۵/۱۵ (صفحهٔ ۱۵۱–۱۶۴)

# چهارباغ نسخهٔ خطی نویافتهٔ عصر تیموری هند

دکتر کریم نجفیبرزگر\*

چکیدہ

نسخهٔ خطی نویافتهٔ چهارباغ ازجمله نسخ مهم خطی عصر تیموری هند و از مصنفات حکیم ابوالفتح گیلانی است. حکیم ابوالفتح گیلانی از علماء و حکمای بنام دورهٔ صفوی است که بهجهت اوضاع نابسامان سیاسی به دربار جلال الدین محمداکبر مهاجرت نمود و به مقامات و مناصب عالی نایل گردید. نسخهٔ خطی چهارباغ مجموعه ای از نامه ها، منشآت و رقعات حکیم ابوالفتح گیلانی است که خطاب به شخصیتهای مهم دربار، حکام و سردمداران وقت نگاشته است. این نامه ها از نقطه نظر سیاسی اجتماعی، تاریخی جغرافیایی و بهویژه ادبی دارای اهمیت ویژه ای است که برخی از آن ها تبیین کنندهٔ اوضاع نابسامان ایران عصر صفوی است که زمینهٔ مهاجرت صنوف مختلف بهویژه علماء و اندیشمندان ایران را به سرزمین هند ایجاد کرد.

كليدواژهها: ابوالفتح گيلاني، چهارباغ، منشآت، نسخهٔ خطي.

\* دانشيار رشتهٔ تاريخ دانشگاه پيام نور.

karimnajafi32@gmail.com

نسخهٔ خطی «چهارباغ» که مجموعهای از نامهها، منشآت و رقعات را در بر گرفته ازجمله آثار و مصنفات حکیم ابوالفتح گیلانی است. برای مطالعهٔ محتوای رقعات و اهمیت آنها لازم است دورهٔ حکومتی و شخصیتهایی که در آنها مورد خطاب قرار گرفتهاند بررسی شوند.

حکیم مسیح الدین ابوالفتح گیلانی متعلق به یکی از خاندانهای مهم دورهٔ صفوی است که بهجهت شرایط نامساعد سیاسی در این دوره به دربار جلال الدین محمد اکبر (حک: ۹۶۳-۱۰۴ق) مهاجرت کرد. پدرش ملا عبدالرزاق در حکمت نظر و تألّه بینش فراوان داشت و سالها منصب صدارت خان احمد کارکیا، والی گیلان (وفات: ۱۰۰۵ق)، به وی محول بوده است. در سال ۹۷۵ق که خان احمد به خیال طغیان و نافرمانی از را به تصرف درآورده او را به قلعهٔ قهقهه فرستاد. ملا عبدالرزاق نیز گرفتار حبس گردید و نهایتاً در سال ۹۸۰ق در زیر شکنجه جان باخت (گلچینمعانی، چ۲، ص۱۲۲). در این اوضاع نابسامان حکیم ابوالفتح با دو برادر دیگر خود حکیم نجیب الدین همام<sup>۱</sup> و حکیم نورالدین محمد قراری، که پسر ارشد مولانا عبدالرزاق بود، جلای وطن کرده متفقاً به هندوستان رفتند و در سال ۹۸۳ق به ملازمت جلال الدین محمد اکبرشاه رسیدند.

البته حکیم ابوالفتح و حکیم نجیبالدین همام از موقعشناسی در ملازمت شاه به ترقیات عمده نایل گردیدند و میرزا قراری بهسبب لطیفهٔ شاعرانهای که در بدو خدمت بر زبان رانده بود مورد کملطفی شاه قرار گرفته به بنگالهٔ بدآبوهوا تبعید شد و به هیچ مقام شایستهای نرسید و در همان جا درگذشت<sup>۲</sup>.

۱۰ نام اصلی وی نجیب الدین همایون بود و چون پدر جلال الدین اکبر همین نام را داشت نخست به همایونقلی و سپس به همام تغییر نام یافت. حکیم همام یک ماه پس از مرگ برادرش حکیم ابوالفتح روز نهم مهر ۹۹۷ق در نزدیکی کابل به حضور اکبرشاه رسید و شاه در غمگساری وی گفت: «تو را یک برادر از عالم رفت و ما را ده» برای تفصیل رک: ابوالفضل علامی، اکبرنامه، ج۳، ص۹۶۹-۵۶۶.

۲. مؤلف مآثر الامرا نوشته است: «وی در اوایل به کممنصبی راضی نشده ترک مجری و آمدورفت دربار کرده بود، این استغنا بر خاطر پادشاه گران آمده او را به حال تباه به بنگاله که در آن وقت آبوهوای مسموم داشت، و گناهکاری را که می فرستادند اغلب زنده برنمیگشت، تعیین کرد» و نیز رجوع شود به نامهای که حکیم ابوالفتح به برادرش حکیم میرزا قراری در هنگام تبعید به بنگال با حکم کدخدایی به وی نوشته بود. در این نامه حکیم برادرش را بهجهت ازدواج دوم در بنگال سرزنش کرده چنین مینگارد:

حکیم ابوالفتح برادر دیگری به نام حکیم لطفالله داشت که به دربار اکبری پیوست و او نیز در طب به حذاقت مشهور بوده است (بداؤنی، ج۳، ص۱۶۹).

یکی از ویژگیهای مهم دورهٔ سلطنت ۵۱ سالهٔ جلال الدین محمداکبر (۹۶۳-۱۹۱۴ق) مهاجرت تعداد قابل توجهی از شخصیتهای علمی، فرهنگی و ادبی به دربار وی بوده که از مجموع ۷۴۵ مهاجر دورهٔ صفوی به دربار سلاطین تیموری هند بالاترین رقم، یعنی ۲۵۹ نفر، متعلق به دورهٔ اکبر بوده است. این موضوع نمایانگر تسلط او بر اوضاع و احوال سیاسی مملکت هند و ثبات نسبتاً خوب اوضاع اقتصادی و به خصوص آوازهٔ دین الهی و همزیستی مسالمت آمیز همهٔ مذاهب و فرق در کنار یکدیگر بود که عامل بسیار مهم در جذب صنوف مختلف اندیشمندان از ایران به هند گردید<sup>۱</sup>.

در چهارباغ حکیم ابوالفتح در نامههای خود شخصیتهای مهمی را مورد خطاب قرار داده که ازجمله آنها میتوان به عبدالرحیمخانخانان<sup>۲</sup> (ابوالفتح گیلانی۱، ص۳۴، ۳۷، ۵۹، ۸۰)، قاضی نورالله شوشتری<sup>۳</sup> (همو۱، ص۲۳)، ملا فتحالله شیرازی<sup>۴</sup> (همو۱، ۲۷)، میرشریف

«معروض ضمیر منیر آنکه چنین استماع افتاده که طبع سلیم از قاعدهٔ مستقیم منحرف گشته بعد از تحصیل حکمت عین سبیل تحقیق زاویهٔ منفرجه و قائمتین فرموده اند و دست استضلال از کمر خیال درکشیده در منزل محل کچال آرمیده اند و تختگاه سلامت و فراغ را از قلهٔ والتبتل اسلم میل به وادی تناکحوا تکثروا نموده... «آخر ای طبیب روحانی و ای مزیل امراض نفسانی بفرمای که صفرای کدام حلوای شیرین موجب شرب این تمر و ترنجبین شده و سودای کدام پستهٔ نمکین باعث تجرع ماء الجبن این انگبین گشت... ای بستهٔ قید کدخدایی چونی وی خستهٔ شهوت آزمایی چونی ای شب همه شب دمی نیاسوده به کام در حسرت روز پارسایی چونی» (ابوالفتح گیلانی۲، ص۷-۸).

۱. برای آگاهی بیشتر نک: نجفیبرزگر، ص۱۶۷–۱۷۱۰. ۲. عبدالرحیم خانخانان از وزیران قدرتمند و هنرپرور و از شاعران دربار تیموریان هند در زمان اکبر و جهانگیر بود و در روند مهاجرت هنرمندان و شعرای ایرانی به دربار تیموریان هند نقشی مؤثر داشت. برای اطلاع بیشتر در شرح حال عبدالرحیم خانخانان نک: صباح الدین عبدالرحمن، ص۲۵۱–۲۹۲.

۳. قاضی نورالله شوشتری که قاضیالقضات دربار اکبر بود. بداؤنی (ج۳، ص۱۳۷-۱۳۸) تجلیل قابل توجهی از تسلط فقهی و قضاوتی وی در دربار نموده است.

۴. ملا فتحالله شیرازی در سال ۹۹۳ق از سوی جلال الدین اکبر منصب امین الملکی یافت و در همان سال مخاطب به عضدالدوله گردید و متعاقباً در سال بعد به صدارت کل بلاد هندوستان رسید و در سال ۹۹۷ق در کشمیر وفات یافت و چند روزی پس از وی حکیم ابوالفتح گیلانی نیز درگذشت. ابوالفتح در یکی از نامههای خود به وی چنین خطاب میکند. «نواب اعلم العلماء احکم الحکماء شاه فتح الله را جهان جهان آرزومند است...» (ابوالفتح گیلانی ۲۰ صری ۲۷).

آملی (همو۱، ۵)، میرصدرجهان مفتی (همو۱، ۲۲، ۳۷، ۶۲، ۶۳)، خواجه شمس الدین خوافی (همو۱، ص۲۸، ۲۹، ۹۱)، شیخ ابوالفضل (همو۱، ص۱۰۵) و برادرش حکیم همام (همو۱، ۲، ۱۵، ۱۷، ۲۰، ۲۲، ۲۲، ۳۲، ۳۹، ۴۵، ۹۹، ۵۵، ۶۴، ۷۷، ۸۴، ۹۲، ۱۰۱، ۱۰۴، ۱۰۷) اشاره نمود که ۲۲ نامه از مجموع ۶۷ مکاتبه اختصاص به حکیم همام داشته است.

اهمیت سیاسی اجتماعی و تاریخی رقعات چهارباغ

این مکتوبات در زمانی تحریر گشته که حکومت سیاسی اکبر با اقتدار تمام برقرار بوده و اوج مهاجرت علما و اندیشمندان در این بُرههٔ تاریخی صورت گرفته است. ابوالفتح گیلانی هم از افراد مؤثر و کارگشای دربار اکبر بوده است؛ چنان که اوحدی بلیانی (ج۱، ص۵۶۵) دربارهٔ او گفته است: «از اُمرا و مریدان اکبرشاه بود و... در تربیت همه کس کوشش می نموده، عنایت و نوازش از هیچ کس تقصیر نمی فرموده. مربی و ممدوح مولانا عرفی و بسیاری از فضلا و شعرا و امراست. کار جمیع مردم هند بزرگ و خُرد، دوست و دشمن بر نحو اتم و نهج اکمل می گذرانیده. در همت و نهمت و فطنت و بزرگ منشی منفرد است. عبدالباقی نهاوندی (ج۳، ص۸۴۸-۸۴۹) نیز دربارهٔ منشآت او چنین اظهار داشته که: «هیچ شاهدی و دلیلی بر حالت و کیفیت آن جناب بهتر از منشآت او نیست».

او پس از استقرار در دربار اکبر نامهای در سال ۹۸۴ق/۱۵۷۶م به برادر خود حکیم لطفالله، که در آن زمان در ایران بهسر میبرد، مرقوم مینماید که این نامه بازگوکنندهٔ اوضاع سیاسی اجتماعی و تاریخی ایران و هند است. او در بخش اول نامهٔ خود با اشاره به اوضاع نابسامان ایران چنین اظهار مینماید:

«به تخصیص درین ایام که استماع میافتد که قدر و قیمت کمتر شناخته می شود البته قوهٔ خارجه هست و وقوف بالغه نیست. در جایی که داد بی کسی ندهند و شناخت جواهر آدمیت حکم عنقا داشته باشد حیف نباشد که آدمی در آنجا باشد. اینکه انسان با سباع و بهایم به سر نمی برد سِرّ حکمت همین است که بهترین متاع جهان صحبت هم جنس است. اگر این هست همه سهل است و الاکار مشکل و اندیشه سخت، مصراع: جانا به غریبستان چندین بنماند کس

وی در ادامه به جایگاه مقتدرانهٔ دربار جلال الدین اکبر و جایگاه خودش پرداخته چنین مینگارد:

«به امداد بخت که از توفیقات ربانی و از نعمتهای ایزد، بندهٔ مهین آن شهنشاه دادگستر و عدالتپرور، پادشاه کشور مهرور به شرف سجده و بساطبوسی خدیو زمان، ناظم جهان، قطب زمین حق سبحانه و تعالی، مشرف گشت و سر شادمانی و سرور به اوج آسمان سوده از هر جا و هر کس بعد از شرف رخصت به عرض اشرف اقدس آنچه به قدر وسع و طاقت بود رسانید چون بنای کلام بر راستی و درستی و اخلاق و بندگی بود از اغراض بری و غریبی پسند و خاطر نشان مجلس اقدس می شد و به تحسین و آفرین سرافراز و ممتاز می گشت از آن جمله از حسن اخلاق و مکارم اشفاق ملازمان، روزها به شب و شبها به روز آورد و بندگان حضرت اعلی را بر سر شفقت و عطوفت برد» (ابوالفتح گیلانی۲، ص۳-۲).

حکیم با این مطالب اوضاع هند را برای مهاجرت برادرش حکیم لطفالله بسیار مساعد تشریح نموده و وی را برای مهاجرت تشویق و ترغیب مینماید. مخاطب اکثر نامههای حکیم ابوالفتح در چهارباغ امرا و سردمداران حکومتی دورهٔ اکبر بوده و محتوای آنها آمیختهای از اوضاع سیاسی اجتماعی، تاریخی و فرهنگی و بعضاً تذکرات اخلاقی جهت اصلاح امور حکومتی است.

ابوالفتح در نامهای، به عبدالرحیم خانخانان توصیهٔ اخلاقی میکند که مبادا بهعنوان فرمانروای حکومت، حقوق نزدیکان خود را بر عموم مردم ترجیح دهد:

«اعتمادالدوله و فرمانفرمای بودن پسندیدهاخلاقی را سزاوار است که در وسعتآباد خلق کریمش تمشیت مهمات نزدیکان بر دوران، و آشنایان بر بیگانگان رجحان نداشته باشد، بلکه طلب نیکنامی و اظهار تمامی را عالیهمت خود مصروف حاجتروایی و راحتافزایی گردانیده با وجود استعداد خصوصیت قرب و بعدش منظور نباشد. بیت:

کسی دانهٔ نیکمردی نکاشت کران خرمن کام دل برنداشت

اگرچه در آشنایی به اظهار محبت پیشدستی نمودن و به دست جوانمردی و حسن خلق در سخن را گشودن بزرگان و برگزیدگان را لایق و سزاوار است، اما ملازمان درگاه حقیقت و وفا را التزام بذل جهد آن مایه خورسندی به دست آوردن که در مراعات حقوق

آشنایی شرمنده نباشد در کار و ناچار است چه دانش طلبان را از بازدید سخن خردمندان به یقین پیوسته که هر نسبت محبتی که ناشی باشد از خیریت ذاتی و ذات شریفی ممکن الزوال نیست توفیق منان به لوازم این نسبت گرامی قرین روزگار حق شناسان باد» (همو۱، ص۳۴).

## **اهمیت ادبی رقعات** رقعات موجود در نسخهٔ خطی چهارباغ از نظر ادبی نیز دارای اهمیت ویژه ای است. در برخی از نامه ها اطلاعاتی ارائه شده که در دیگر منابع ادبی و تاریخی موجود نیست. آیین ملک الشعرایی ازجمله آیین های مهمی بود که در سلسلهٔ تیموریان هند اولین بار توسط اکبرشاه بنیانگذاری شد و منصب ملک الشعرایی به تعدادی از شعرای بنام اعطا گردید.

در آیین اکبری به نام پنج نفر از شعرایی که به مقام ملکالشعرایی منصوب گردیدند تصریح شده که دو نفر (مولانا غزالی مشهدی و شیخ ابوالفیض فیضی آگره ای)، متعلق به دورهٔ اکبرند، طالب آملی از دورهٔ نورالدین محمد جهانگیر است و دو نفر (محمدجان قدسی مشهدی و ابوطالب حکیم همدانی) به دربار شهابالدین شاهجهان اختصاص داشتهاند؛ اما در یکی از رقعات موجود در چهارباغ از خواجه حسین ثنایی، از قصیدهسرایان و تازه گویان مشهور قرن دهم هجری، نیز به عنوان ملکالشعرای دربار اکبر یاد شده است.

پس از درگذشت مولانا غزالی مشهدی، اولین ملکالشعرای دربار اکبر، این منصب به خواجه حسین ثنایی رسید و پس از وفات او در سال ۹۹۶ق این منصب در سال ۹۸۸ق به شیخ ابوالفیض فیضی تفویض شد. در نامهای که حکیم ابوالفتح گیلانی در اواخر سال ۹۸۹ق از نواحی لاهور به برادر خود حکیم همام در فتحپور فرستاده بود چنین نگاشته است:

«به خدمت نادرالعصری ملکالشعرایی خواجه حسین ثنایی دعا و سلام رسانیده آرزومند ملازمت دانند، پریرویز یکی از شعرا نظمی گفته به خدمت آورده بود، حضرت (= اکبرشاه) به دولت فرمودند که «ما شعر خواجه حسین ثنایی را که قرینه ندارد نشنیدیم، شعر ترا مردک خواهیم شنید؟» (همو۲، ص۵۸).

حکیم ابوالفتح در ایام بیماری خواجه حسین ثنایی دو نامه به وی نوشته و برای او آرزوی سلامتی نموده و نامهٔ ذیل را که تصریح بر ملکالشعرایی وی داشته در رمضان سال ۹۹۶ق برای او ارسال نموده است:

«خدام ملکالشعرای نادرالعصری خواجه حسین ثنایی، همیشه بهوسیلهٔ واردات غیبی مسرتبخش خاطر مهجوران بوده حسد روزگار بر او بیش از حسد او بر روزگار باد، چون اکثر خاطر شریف را به انزوا و تجرید و گوشهنشینی راغب و مایل مییابد اگر گاهی بهوسیلهٔ مرض سریعالزوالی انحراف مزاج صحتامتزاج که همچو ایام فراغتِ ارباب استعداد، قریبالزوال دست دهد روزی چند از خانهٔ شریف که بیتالشرف خورشید تواند بود بیرون نیایند دوستان صادق حمل بر شق اول کرده در مقام عیادت درنمی آیند بلکه در مقام اعتراض می آیند که این چه کسالت طبع است و هوس انزوا که آشنایان را معدوم انگاشته با بیگانهوشی چند به سر می برند حقا که این همه مقدمات بهانه و عذر تقصیرات مست و به درشد از کاهلی ها، نعوذ بالله منه، امید که سلامت بوده همگی از اوضاع خیر مآل اطلاع فرموده به رجوع خدمت منت نهند و از تقصیرات جمعی که در آنجا عذر بسیار نموده خدمت را معذور گشتهاند دیده و دانسته درگذرند» (همو۲، ص۱۰۶).

حکیم ابوالفتح در نامهای دیگر خطاب به خواجه حسین ملکالشعرا چنین نگاشته است:

«خدام رفیعمقام ملکالشعرا کریمالذات خواجه حسین از حوادث روزگار و سوانح لیل و نهار محفوظ و از مستلذات ایام بوقلمون به حظ وافر بهرهمند باشند. انزوا و گوشهنشینی از اندازه بیرون رفت امید که انحراف مزاج به استقامت تبدیل یافته باشد، عذر لنگ را زیاده ازین در میدان معذرت گشایش پای محکم کرده نمانده احباب را حرمان ملاقات از حد گذشته به همه حال چگونگی احوال را اطلاع بخشیده خاطر دوستان را به تمامی متعلق رفاهیت منزلین و خیریت دارین خود دانسته از دل ها دور ندانند و آنچه بر مرآت ضمیر غیبنما از صدور معانی لاریبی سمت جلوه گری یافته باشد نیازمندان گوشبرآواز را از آن نغمهٔ دلفریب به منتهای آرزو رسانند» (همو۲، ص۱۰۷).

در نامهٔ دلجویانهٔ دیگری به خواجه حسین، که در حال نزع بود، نیز چنین با او سخن گفته است: «کتابت جگرسوز خدام نادرالعصری خواجه حسین ثنایی، سلّمه الله تعالی و

ابقاه، که مبنی بر نهایت یأس از امید صحت بود رسید و کلفت خاطر را باعث شد...» (همو۱، ص۴۳).

حکیم ابوالفتح پس از درگذشت ملکالشعراء خواجه حسین ثنایی در حاشیهٔ مکتوبهٔ خود چنین نگاشت: «خواجه حسین ثنایی هم این جهان را بدرود کرد. مصراع: آنکه نمردهست و نمیرد یکیست» (همو۲، ص۱۲۵).

### اهميت جغرافيايي رقعات

رقعات موجود در نسخهٔ خطی چهارباغ از منظر جغرافیایی نیز دارای اهمیت ویژه است. در نامههایی که به حکام و شخصیتهای حکومتی در مناطق مختلف هندوستان ارسال شده نام جغرافیایی آن مناطق حتی روستاها و قصبات نیز ذکر شده و این موضوع در مطالعات تاریخی و حتی تاریخنگاری محلی اهمیت بسیاری دارد.

از این نامهها معلوم می شود که اماکن نامبرده شده در زمان اکبری هم با همین اسم بوده اند مثلاً دیسوهه یکی از روستاهای بخش هوشیارپور بوده و همچنین تانده در بخش هوشیارپور که هنوز هم وجود دارد. البته اسم «تانده» در سه نقطهٔ هندوستان به کار برده شده است: ۱. در جهان قلعهٔ بنگال در جایی که حکیم قراری و همراهانش زندانی شدند؛ ۲. تانده در بخش هوشیارپور؛ ۳. در روستایی در نواحی شهر گجرات.

نام دیگری که در رقعات ابوالفتح آمده، مچهلی پتن، بندرگاهی است که انگلیسیها آن را مسولیپتن نام نهادند. علاوه بر اینها در رقعات اسامی روستاها و قصباتی از ایران و افغانستان وجود دارد مثل اندخود که این روزها اندخویی نیز گفته میشود. اسامی رودخانههایی نیز در این نامهها ذکر شده؛ مثل «چناب» یا «آب بهیره» یا نیلاب یا صوبههایی همچون پنجاب یا بنگال و غیره که هر کدام از اینها در مطالعات جغرافیایی تاریخی دارای اهمیت ویژه ای است.

**نسخههای خطی رقعات** اگرچه تاکنون فهرستی جامع از رقعات و منشآت ابوالفتح گیلانی انتشار نیافته، نسخههای متعددی از نوشتههای وی در کتابخانههای دولتی و شخصی به دست آمده

است. در مقدمهٔ کتاب رقعات حکیم ابوالفتح گیلانی به تصحیح دکتر محمد بشیر حسین به معرفی تعدادی از نسخههای خطی پرداخته شده که مشخصات آنها بدین شرح است:

## ویژگیها و تفاوتهای نسخهٔ خطی نویافته با نسخهٔ چاپی

اصل نسخهٔ خطی موجود در نزد نگارنده در مقایسه با نسخهٔ خطی محمد بشیر حسین (چاپ ادارهٔ تحقیقات پاکستان دانشگاه پنجاب لاهور، ۱۹۶۸م) تفاوتهای قابل توجهی دارد. نسخهٔ خطی نویافته موسوم به چهارباغ به خط نستعلیق زیبایی کتابت گردیده و بهجهت افتادگی انجام کتاب، کاتب آن نامعلوم است. دارای تعداد ۱۰۹ برگ، ۱۵ سطر در اندازه ۱۸× ۱۱ میباشد. آغاز نسخه با «بسمالله الرحمن الرحیم» است و در سطر اول مصنف نسخه را این گونه معرفی نموده است: «رقمزدهٔ قلم معنینگار حکیم ابوالفتح گیلانی نورالله مرقده». کاتب با ذکر جملهٔ «نورالله مرقده» نشان داده که مجموعه پس از فوت مصنف جمعآوری شده است.

آغاز متن: «چهارباغ دنیا را حق سبحانه و تعالی چنان که باید و شاید به اقسام اشجار و انهار و فواکه و ازهار آراسته و...»

عناوین نامهها با خط قرمز کتابت شده است. مطالب از گوشهٔ سمت راست صفحه

آغاز شده و خاتمهٔ آن به گوشهٔ سمت چپ صفحه منتهی گردیده است. گوشه و کنار صفحه دارای حواشی تکمیلی است.

**تفاوتهای دو نسخه** ۱. در نسخهٔ خطی نویافته ۶۷ مکتوب و در نسخهٔ دوم ۷۲ مکتوب موجود است. ۲. در ابتدای نسخهٔ نویافته مصنف معرفی گردیده؛ اما در نسخهٔ دوم عبارت معرفی مصنف وجود ندارد.

۳. تفاوتهای دو نسخه از مکتوب دوم آشکار می شود. در نسخهٔ نویافته پس از رقعهٔ اول خطاب نامهٔ دوم به نجیب الدین حکیم همام است؛ اما در نسخهٔ دوم خطاب نامهٔ دوم به حکیم لطف الله می باشد.

۴. از ۶۷ مکتوب موجود در نسخهٔ نویافته ۱۴ مکتوب مشترک بوده و ۵۳ مکتوب در نسخهٔ نویافته جدید میباشد.

۵. در متن مکتوبات مشابه در هر دو نسخه کاستی و فزونیهایی مشاهده می شود.

۶. در مکتوب سوم نسخهٔ لاهور صفحهٔ ۵ خطاب نامه به اعتمادخان ثبت شده؛ اما در نسخهٔ نویافته مخاطب نامه عبدالرحیم خانخانان است. البته محتوای هر دو نامه یکی است.

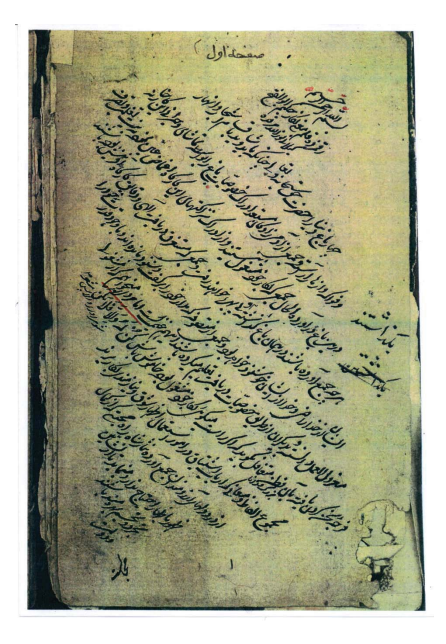
۷. بیشتر مخاطبان نامهها در هر دو نسخه مشابه و یکی هستند؛ ولی محتوای نامهها اختلاف دارد و گاهی برخی از نامهها در نسخهٔ اول و برخی در نسخهٔ دوم یافت میشود که در کنار هم تکمیل کنندهٔ موضوع میباشند و ازجملهٔ آنها مکتوبات مربوط به ملکالشعرایی خواجه حسین ثنایی است.

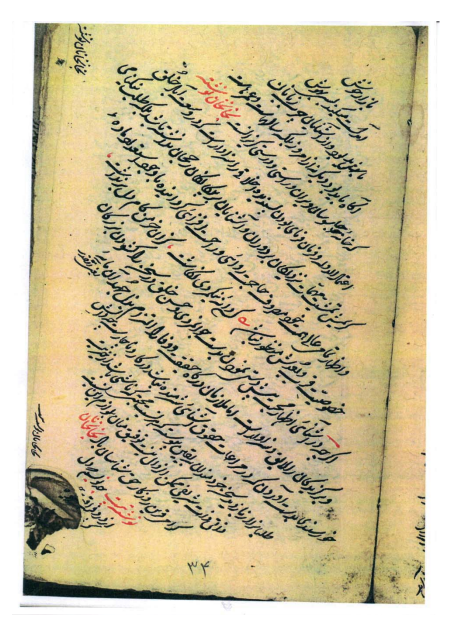
۸. اختلاف در هر دو نسخه در خصوص مخاطبان نشاندهندهٔ این است که مکاتبات
 در حد وسیعتری بوده؛ اما تا این حد در اختیار کاتبان مناطق مختلف قرار گرفته است.

۹. خاتمهٔ نسخهٔ خطی نویافته که ناقص است با نسخهٔ دوم که از نظر مطلب ناقص نیست مشابهت ندارد و کاتب نسخهٔ چاپ لاهور نیز مشخص نیست.

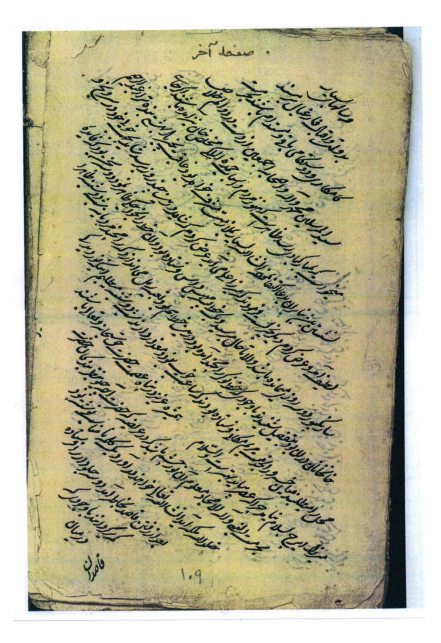
۱۰. در مجموع با توجه به اینکه در هر دو نسخه اکثر مخاطبان یکی بوده و مطالب مختلف است، باید برای بهرهبرداری و تکمیل سند از هر دو نسخه بهرهبرداری شود.

منابع ابوالفتح گیلانی (۱)، رقعات/ چهارباغ (نسخهٔ خطی نویافتهٔ موجود نزد نگارندهٔ مقاله). (۲)، رقعات، به تصحیح محمد بشیر حسین، ادارهٔ تحقیقات پاکستان، دانشگاه پنجاب، لاهور، ۱۹۶۸. ۱۹والفضل علامی، آیین اکبری، منشی نول کشور، لکهنو، ۱۸۸۱. ۱وحدی بلیانی، تقی الدین محمد، عرفات العاشقین و عرصات العارفین، تصحیح ذبیحالله صاحبکاری و آمنه فخر احمد، میراث مکتوب و کتابخانه، موزه و مرکز اسناد مجلس شورای اسلامی، تهران، ۱۳۸۹. بداؤنی، عبدالقادر، منتخب التواریخ، به تصحیح احمد علی صاحب، با مقدمه و اضافات توفیق هـ مبحانی، انجمن آثار و مفاخر فرهنگی، تهران، ۱۳۸۲. مباح الدین عبدالرحمن، بزم تیموریه، مطبع معارف، اعظم گره، ۱۹۷۳–۱۹۸۳. عبدالباقی نهاوندی، مآثر رحیمی، به اهتمام هدایت حسین، کلکته، ۱۹۲۱. عبدالباقی نهاوندی، مآثر رحیمی، به اهتمام هدایت حسین، کلکته، ۱۹۲۱.





نامهٔ ابوالفتح گیلانی به عبدالرحیم خانخانان



تاریخ دریافت: ۹۷/۱۱/۱۷ تاریخ پذیرش: ۹۸/۰۲/۲۰ (صفحهٔ ۱۶۵–۱۸۲)

# معرفی نسخهٔ خطی دیوان حافظ مکتوب به سال ۸۳۶ق

دکتر محمد سلیم مظهر 🕯 🗕 دکتر مرتضی چرمگیعمرانی 🐾

چکیدہ

این مقاله، به معرفی و نسخه شناسیِ توصیفی نسخه ای نویافته از دیوانِ حافظ می پردازد. این نسخه، در نیمهٔ اوّل قرن نهم کتابت شده، و به شمارهٔ ۴۶۱۳/۱۵۶۳ در کتابخانهٔ مرکزی دانشگاه پنجاب نگهداری می شود و تاکنون نه معرفی شده و نه اساس هیچ طبعی قرار گرفته است. این نسخه به لحاظِ تاریخ کتابت (۸۳۶ق) در گروه نُسخ دستهٔ اوّل دیوان خواجهٔ شیراز قرار می گیرد. با این حال، به لحاظ بسامد قوالب شعری همچون غزل، مثنوی، قطعه، رباعی و داشتن ترجیع بند، مخمس، مسدس در رتبهٔ نخستِ نسخی است که قبل از این تاریخ کتابت شده اند. علاوه بر این، هرچند دومین نسخه ای است که مقدمهٔ جامع گل اندام را دارد، اما به سبب اینکه نام محمد گل اندام در این مقدمه، به صراحت، ذکر شده و برگ های آن نیز افتادگی ندارد بر دیگر نسخه ها برتری دارد.

**کلیدواژهها:** حافظ، دیوان اشعار، نسخهشناسی، شعر قرن هشتم، مقدمهٔ جامع گلاندام.

\* استاد گروه زبان و ادبیات فارسی دانشگاه پنجاب لاهور.

momraniyasin@yahoo.com

مقدمه

«در دنیا هیچ دو نسخهای از دیوان حافظ با یکدیگر مطابقت ندارد، نه در متن اشعار و نه در عدد غزلیات و ابیات، به عبارت دیگر نه در کمیت و نه در کیفیت آنها» (قزوینی، ص۸) و شاید بتوان گفت: «از دیوان هیچ شاعر فارسیزبانی به اندازهٔ دیوان حافظ، نسخههای متعدد به وجود نیامده است» (خانلری، ج۲، ص۱۱۱۷). به این سبب است که «از نسخههای متعددی که تا ۵۰ سال از وفات شاعر نوشته شده، حتی دو نسخه نیست که مأخذ واحدی داشته یا یکی از روی دیگری استنساخ شده باشد» (همان جا). در این مقاله، بدون هیچ قضاوت و ارزش گذاری، نسخهای از دیوان حافظ با تاریخ کتابت ۳۸۶ق معرفی می شود که تا به حال از نگاه حافظپژوهان، به دور مانده و در هیچیک از چاپهای دیوان حافظ، مورد استفاده یا حتی معرفی قرار نگرفته است.

نسخەشناسى

این نسخه از دیوان حافظ، به شمارهٔ ۴۶۱۳/۱۵۶۳ در کتابخانهٔ مرکزی دانشگاه پنجاب لاهور نگهداری می شود. محمد بشیر حسین (ج۱، ص۱۱۳) دربارهٔ این نسخه گفته است: «مکتوبه: قرن سیزدهم هجری، نسخهٔ مصور»؛ اما هیچ اطلاع دیگری از کم و کیف این نسخه نیاورده است. با مراجعه به ترقیمهٔ نسخه، کهنگی کاغذ، نوع خط و اسلوب جدول بندی و اظهار نظر صاحبنظران در کتابخانهٔ دانشگاه پنجاب، کتابت آن در قرن سیزدهم بعید بهنظر می رسد. علاوه بر موارد فوق، استادان صاحبنظر دانشگاه پنجاب از جمله دکتر محمد اکرم اکرام شاه بر این نکته تأکید داشتند در فهرستی که محمد بشیر حسین از مخطوطات شیرانی تهیه کرده، گاه بدون دیدن ترقیمهٔ نسخه، تاریخ کتابت مغلوطی از نسخه به دست داده شده است.

سایر اطلاعاتِ نسخهشناسی به قرار زیر است:

نوع کاغذ نسخه، کشمیریِ آهار مهره است. توضیح اینکه این نوع کاغذ در شبهقاره ساخته میشده و از بین کاغذهای متفاوتی که در آن سامان میساختند «بهترین نوع آن کاغذ کشمیری بوده که در کشمیر به حاصل میآمده و عموماً آهار مهره میشده و نازک بوده است» (مایلهروی، ص۷۵۷-۷۵۷). رنگ کاغذ نخودی است. ضخامت کاغذ در برخی

برگها نازک و در قسمتهایی که دارای تصویر است اندکی ضخیمتر است. صفحات تمام نسخه بهصورت جدولبندی است، بدین گونه که در هر صفحه سه جدول ترسیم شده، یک خط باریک سیاه که تمام صفحه را در بر می گیرد. درون این خط، جدولهای دو خطی سرخرنگ، که جزو رایجترین شیوههای جدولبندی در نسخههای کهن بوده، آمده است. جدولهای دو صفحه غالباً عمود برهم، مرتب و زیبا ترسیم شده است.

از دیگر ویژگیهای تزئینی این نسخه در صفحات، داشتن کمند است که کاربرد آن غالباً برای زیبایی بوده، بدین معنی که علاوه بر جدولی که در میانهٔ صفحه و دور تا دور نوشتهها ترسیم میشده یک جدول سیاهرنگ یا لاجوردی باریک نیز در حاشیه رسم میشده است.

درون جدولهای سرخرنگ دوخطی، مصراعها نوشته شده که با دو ستون قرمزرنگ از هم جدا گردیده است.

برگی که غزلیات با آن شروع می شود دارای سرلوحهٔ تاجدار به همراه کتیبه است که درون آن، مزیّن به نقوش گیاهان و مذهّب است و بسمله درون آن کتابت شده است. از دیگر ویژگیهای همین برگ، طلااندازی بین سطور است که جهت زیبایی، میانهٔ سطور را با زر محلول، طلااندازی می کردند.

طول کاغذ: ۲۷س، عرض: ۱۵/۵س، طول سطور: ۱۹س، عرض سطور: ۹س. تعداد برگها: ۲۷۷؛ تعدا سطور در هر برگ: ۱۵، نوع خط: نستعلیق، رکابه دارد و با توجه به آن افتادگی در برگها وجود ندارد.

نسخه با مقدمهٔ جامع شروع میشود. آغاز مقدمه: «حمد بیحد و ثنای بی عد و...». انجام مقدمهٔ جامع: «و انه علی کل شیء قدیر..... و اصحابه اجمعین». غزلیات با اولین غزل حافظ شروع میشود: «الا یا ایهاالساقی...». نسخه با تکبیتها پایان مییابد:

> هنوز قصهٔ هجران و داستان فراق به سر نرفت و به پایان رسید طومارم ترقیمهٔ نسخه:

ختم شد دیوان به شعر حافظ شیرین کلام بر سرطاووس قدسی آشیان فخرالانام هـ ژدهم مـاه ربیع الآخـر انـدر چاشـتگاه بُد سهشنبه روز هجرت نیز واو و ضاد و لام ترتیبِ آمدن قوالب شعری در این نسخه بدین صورت است که پس از مقدمهٔ جامع، قصاید، ترجیعبند، ترکیببند، غزلیات، مثنویها، قطعات، رباعیها و چند تکبیت آمده

است. این نسخه، در بردارندهٔ ۶۱۸ غزل، ۱۱۳ رباعی، ۵۱ قطعه، هفت قصیده، هفت مثنوی، دو ترکیببند، یک ترجیعبند، یک مسدس و یک مخمس است. بسامد غزلیات براساس قافیهها در جدول زیر آمده است:

| نشانی          | تعداد غزل | قافيه | نشانی          | تعداد غزل | قافيه |
|----------------|-----------|-------|----------------|-----------|-------|
| از برگ ۱۵۴–۱۵۵ | ٣         | ض     | از برگ ۲۱-۲۷   | ١٨        | الف   |
| 100            | ١         | ط     | از برگ ۲۷-۳۰   | ۶         | ب     |
| ۱۵۵            | ١         | ظ     | از برگ ۳۰-۶۴   | ٩٣        | ت     |
| 108-100        | k         | ع     | از برگ ۶۴-۶۶   | ٣         | ث     |
| ۱۵۷            | ١         | غ     | برگ ۶۶         | ١         | Ş     |
| ۱۵۸            | ١         | ف     | برگ ۶۶         | ١         | ج     |
| ۱۵۹            | ٣         | ق     | از برگ ۶۶-۶۷   | ٢         | ح     |
| 181-129        | ۵         | ک     | از برگ ۶۷-۶۸   | ٢         | ż     |
| 180-181        | ١٢        | J     | از برگ ۶۸-۱۳۱  | ١٧٧       | د     |
| 196-186        | ٨١        | م     | برگ ۱۳۱        | ١         | ć     |
| 204-190        | ۲۷        | ن     | از برگ ۱۳۱-۱۴۰ | 74        | ر     |
| ۲۰۸-۲۰۴        | ١٢        | و     | از برگ ۱۴۰-۱۴۴ | ١٢        | ز     |
| ۲۱۵-۲۰۸        | 18        | å     | از برگ ۱۴۴-۱۴۷ | ۶         | س     |
| 248-210        | ٨٢        | ى     | از برگ ۱۴۷-۱۵۴ | ۲۱        | ش     |
|                |           |       | برگ ۱۵۴        | ٢         | ص     |

با توجه به جدول فوق، بیشترین بسامد غزلها در قوافی د (۱۷۷)، ت (۹۳) و ی (۸۲) است و کمترین بسامد در قوافی چ، ج، ذ، ط، ظ، غ و ف که در هرکدام فقط یک غزل آمده است.

ترتیب آمدن قوالب شعری پس از مقدمهٔ گلاندام به قرار زیر است:

مقدمهٔ جامع دیوان از برگ اوّل تا برگ ۵، آغاز قصاید از برگ ۵ تا برگ ۲۰ (که ترکیببند و ترجیعبند و مخمس در همین برگها بین قصاید آورده شده است)، آغاز غزلیات از برگ ۲۱ تا پایان برگ ۲۴۶، قطعات بهصورت پراکنده از برگهای ۲۴۶ و ۲۵۴ تا ۲۶۴، مثنویها از برگ ۲۴۶ تا ۲۵۴، رباعیات از برگ ۲۶۵ تا برگ ۲۷۶، یک ترکیببند دیگر هم بین برگهای ۲۷۶-۲۷۷ آمده و مفردات در برگ ۲۷۸ این نسخه موجود است.

روی برگ اوّل و برگ ۱۴۶ مهر سیاهرنگی دیده می شود که روی آن (مرید در سردار سلیمخان) حک شده و بهنظر می رسد این نسخه، مدتی در تملک وی بوده باشد. ترتیب آمدن غزل ها براساس حروف تهجی قوافی به صورت الفبایی کتابت شده است.

در این نسخه ۲۰ تصویر وجود دارد، این تصاویر بهترتیب در برگهای ۲۸، ۳۳، ۴۲، ۵۱، ۶۴، ۷۷، ۹۴، ۱۰۷، ۱۲۰، ۱۳۳، ۱۵۹، ۱۶۴، ۱۷۲، ۱۸۵، ۱۹۸، ۲۱۱، ۲۲۴، ۲۵۰، ۲۵۰ و ۲۶۳ آمده است که با توجه به سبک نقوش و معماری بناها و سبک البسهٔ تصاویر، بهنظر میرسد تمام تصاویر به سبک کشمیری ترسیم شده است. علاوه بر آن محتمل است که نسخه هم در حوزهٔ شبهقاره کتابت شده باشد.

#### تاريخ كتابت نسخه

کاتب در ترقیمهٔ نسخه و برگ پایانی آن [برگ ۲۷۸]، دو بیت آورده است که پیش تر نقل شد و براساس آن، کتابت دیوان حافظ در چاشتگاه سه شنبه هجدهم ماه ربیع الآخر سال ۸۳۶ به انجام رسیده است. سال کتابت بنابر حروف مذکور در شعر (واو، ضاد و لام) براساس حساب جُمل سال ۸۳۶ق خواهد بود. اینکه محمد بشیر حسین سال کتابت نسخه را قرن سیزدهم هجری نوشته به احتمال قریب به یقین ازآن روی است که او ترقیمهٔ نسخه را ندیده و گفتهٔ وی بر هیچ سند و پایه ای استوار نیست. تنها این احتمال، بدون هیچ سندی، وجود دارد که اگر به فرض، این نسخه در قرن سیزدهم کتابت شده باشد، قطعاً از روی نسخهٔ مورّخ ۸۳۶ق استنساخ شده شده است. این نکته مسلم است که «تاریخ نسخه ها، تاریخ کتابت است و هیچ یک از کاتبان نگفته اند که متن را از کجا آورده اند. چه بسا کاتبی دیرتر از دیگری، ولی از منبعی نزدیک تر به شاعر نوشته باشد» (سایه، ص۲۱).

در این صورت، یعنی کتابت نسخه در قرن سیزدهم، این گفتهٔ استاد ابتهاج دربارهٔ نسخهٔ مورد بحث ما صادق خواهد بود؛ اما با توجه به ترقیمهٔ نسخه، نوع و بوی کاغذ، خط و تصاویر و نوع جدول بندی نسخه، اینکه نسخه در قرن سیزدهم کتابت شده باشد، بعید بهنظر میرسد.

برگ اوّل نسخه که با مقدمهٔ گلاندام شروع می شود، دارای کتیبه و جدول بندی است؛ اما بدون هیچ تزئین، بالای کتیبه تاجی ترسیم شده با رنگ قرمز که فقط وسط تاج مهری آورده شده که ظاهراً بعدها توسط مالک نسخه روی آن زده شده است. عبارت داخل مهرها همان چیزی است که قبلاً به آن اشاره کردیم.

**جایگاه نسخه از حیث تاریخ کتابت و مقایسه آن با نسخ قبل از خود** با توجه به دفتر دگرسانیها در غزلهای حافظ که براساس ۵۰ نسخهٔ خطی سدهٔ نهم هجری فراهم آمده، نسخهٔ ما با توجه به تاریخ کتابت آن در ردیف هفدهمین نسخه بهترتیب تاریخ کتابت خواهد بود.

براساس جدولی که در ادامه خواهد آمد، نسخهٔ دکتر مهدوی هم تاریخ کتابت ۸۳۶ق دارد. نسخهٔ ما با نسخهٔ مهدوی بسیار متفاوت است. در جدول زیر نسخی ذکر می شود که قبل از سال ۸۳۶ق کتابت شدهاند.

| توضيحات                                                                              | نام کاتب                    | کشور      | محل نگهداری                   | تاريخ<br>كتابت | نشانهٔ<br>اختصاری<br>نسخه | رديف |
|--------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------|-----------|-------------------------------|----------------|---------------------------|------|
| این نسخه مجموعه است، ۴۳<br>غزل، ۲۲ قطعه                                              | ابراهیم<br>ابرقویی          | تاجيكستان | آکادمی علوم<br>تاجیکستان      | ۸۰۷ق           | Ċ                         | ١    |
| جُنگ، ۳۵ غزل، ۱ ق                                                                    | -                           | تركيه     | كتابخانهٔ كوپرولو<br>استانبول | ۸۱۱ق           | ک                         | ٢    |
| جُنگ - دواوین، ۴۴۶ غزل، ۹ ق،<br>۱ ترکیببند، ۲ مثنوی، ۲۷ قطعه،<br>۷ رباعی             | حسن بن<br>نصرالله           | تركيه     | كتابخانة سليمانية<br>استانبول | ۸۱۳ق           | Ą                         | ٣    |
| مجموعه، ۱۵۲ غزل                                                                      | محمد حلوایی<br>و محمدالکاتب | انگلستان  | موزهٔ بریتانیا                | ۸۱۴-<br>۸۱۳ق   | ید                        | k    |
| مجموعه، ۴۷ غزل                                                                       | -                           | هند       | موزهٔ سالارجنگ<br>حیدرآباد    | ۸۱۳ق           | س_                        | ۵    |
| مجموعه، ۱۵۸ غزل                                                                      | -                           | تركيه     | كتابخانة اياصوفية<br>استانبول | ۸۱۶ق           | يو                        | ۶    |
| مجموعه، ۳۵۲ غزل، ۱ ترکیببند،<br>۴ قصیده، ۱۳ قطعه، ۲۰ رباعی                           | -                           | هند       | كتابخانهٔ آصفيهٔ<br>حيدرآباد  | ۸۱۶ق           | ځ                         | ٧    |
| سفینه، ۴۰۵ غزل، ۳ ق، ۳ قطعه،<br>۳ مثنوی، ۱۴ قطعه، ۲۱ رباعی                           | -                           | ايران     | اصغر مهدوي                    | ۸۲۱ق           | کا                        | ٨    |
| نسخهٔ کامل دیوان حافظ، ۴۲۶<br>غزل، ۱ ترکیببند، ۱ قصیده، ۵<br>مثنوی، ۲۵ قطعه، ۲ رباعی | جعفر الكاتب                 | تركيه     | موزهٔ طوپقاپوسرای<br>استانبول | ۸۲۲ق           | طو                        | ٩    |

ترتیب نسخ هفده گانه با توجه به دفتر دگرسانی ها در غزل های حافظ به قرار زیر است:

| توضيحات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | نام کاتب          | کشور     | محل نگهداری                                                  | تاريخ<br>كتابت | نشانهٔ<br>اختصاری<br>نسخه | رديف |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------|----------|--------------------------------------------------------------|----------------|---------------------------|------|
| مجموعه، ۴۴۸ غزل، ۷ قصیده،<br>۳ قطعه، ۱ ترکیببند، ۲۳ قطعه،<br>۲۴ رباعی، ۴ تکبیت                                                                                                                                                                                                                                                                        | فرصت غريب         | امريكا   | دانشگاه میشیگان                                              | ۸۲۲ق           | کج_                       | ١٠   |
| مجموعه، ۴۲۵ غزل، ۷ قصیده،<br>۱۸ قطعه، ۱ ترکیببند، ۲۶ رباعی،<br>قدیمیترین سند نسخهٔ جامع،<br>یک برگ از آغاز مقدمه افتاده.                                                                                                                                                                                                                              | محمد القاري       | هند      | کتابخانهٔ سید<br>هاشم سبزپوش<br>(معروف به نسخهٔ<br>گورکهپور) | ۸۲۴ق           | کد                        | ۱۱   |
| مجموعه، ۴۷۴ غزل، ۱<br>ترکیببند، ۱۱ ق، ۲ بیت مثنوی،<br>۳۳ قطعه، ۲۳ رباعی                                                                                                                                                                                                                                                                               | -                 | تركيه    | كتابخانهٔ<br>نورعثمانيه                                      | ۸۲۷ق           | <u>_</u> هک               | ١٢   |
| نسخهٔ کامل دیوان، ۴۹۵ غزل،<br>۱۱ قصیده، ۲ مثنوی، ۲۹ قطعه،<br>۴۲ رباعی                                                                                                                                                                                                                                                                                 | -                 | ايران    | سید عبدالرحیم<br>خلخالی                                      | ۸۲۷ق           | ż                         | ١٣   |
| مجموعه، ۱۹ غزل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | محمود شاہ<br>نقیب | انگلستان | دانشگاه کمبریج<br>(مجموعهٔ ادوارد<br>براون)                  | ۸۲۷ق           | Ą.                        | 14   |
| جُنگ اشعار، ۴۶ غزل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | -                 | ايران    | کتابخانهٔ مجلس<br>شورای اسلامی                               | ۸۱۷-<br>۸۳۸ق   | ل                         | ۱۵   |
| مجموعه، ۲۰۷ غزل، ۳ قصیده،<br>۱ ترکیببند، ۱ رباعی                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | -                 | ايران    | کتابخانهٔ مجلس<br>شورای اسلامی                               | ۸۳۴ق           | لد                        | 18   |
| سفینه، قلم میان نسخ و نستعلیق،<br>آغاز و انجام افتاده، سه برگ مقدمهٔ<br>جامع افتاده، هشت مورد افتادگی<br>در قسمتهای مختلف نسخه،<br>غزلها، دومین نسخه به لحاظ<br>داشتن مقدمهٔ جامع، تاریخ تحریر<br>به عدد قید شده، «تمام شد کتاب<br>طیبات بحمدالله تعالی و حسن<br>طیبات بحمدالله تعالی و حسن<br>غزلها در حاشیهٔ برگ ۹۲ آغاز و<br>می سد. (نیساری، ص۵۵). | -                 | ايران    | اصغر مهدوی                                                   | ۸۳۶ق           | لو                        | ١٧   |

با توجه به جدول فوق، بیان چند نکته ضروری بهنظر میرسد:

- نسخهٔ مورد بررسی، از حیث تاریخ کتابت در رتبهٔ هفدهم قرار خواهد داشت. از ۱۷ نسخهٔ فوق، ۱۵ نسخه، تکنسخهٔ دیوان حافظ نیست، بلکه در حقیقت مجموعهای (جُنگ، سفینه) است که اشعار حافظ در متن یا در حاشیهٔ آن مجموعهها (غالباً در حاشیه) کتابت شده است. در این میان، فقط نسخههای مورخ ۸۲۳ و ۸۲۷ منحصراً در بردارندهٔ اشعار حافظ است؛ از این دید، نسخهٔ مورد بررسی، سومین نسخهای به حساب می آید که مجموعه یا جُنگ نیست و فقط دیوان حافظ در آن کتابت شده است.

- نسخهٔ مورد بحث ما با نسخ هفده گانه از حیث بسامد قوالب شعری دارای تفاوتهایی است. از نظر بسامد غزل، مثنوی، قطعه، رباعی و ترکیب بند در رتبهٔ نخست است و در قصیدهٔ در رتبه سوم. علاوه بر آن، این نسخ، فاقد قالب ترجیع بند، مسدس و مخمس اند که نسخهٔ ما این سه قالب را نیز دارد.

- از حیث داشتن مقدمهٔ جامع دیوان حافظ، نسخهٔ مورد بحث ما در رتبهٔ دوّم، مانند نسخهٔ مهدوی، و از حیث عدم افتادگی برگهای مقدمه در رتبهٔ اوّل است. قزوینی تصحیح مقدمهٔ جامع دیوان حافظ را بنابر نسخی قرار داده که پس از قرن نهم کتابت شدهاند. خانلری در این باب می گوید: «قزوینی این مقدمه را که در نسخههای متعدد از حیث تفصیل و اختصار با یکدیگر تفاوتهای بسیار داشته است با مقابلهٔ ۱۱ نسخه تصحیح کرده... و قدیم ترین مأخذ قزوینی در این تصحیح، نسخهای بوده است بدون تاریخ که به نوشتهٔ او ظاهراً در اواسط قرن یازدهم باید کتابت شده باشد» (خانلری، ج۲،

پس از چاپ قزوینی نسخ قدیمتری بهدست آمد که این مقدمه را داراست. از آن جمله بهترتیب قدمت سه نسخهٔ زیر است:

۱. نسخهٔ ۸۲۴ق متعلق به سید علی سبزپوش مقیم گورکهپور. صفحهٔ اوّل مقدمهٔ آن افتاده است.

۲. نسخهٔ ۸۳۶ق متعلق به اصغر مهدوی با سه سه ورق افتادگی از مقدمه.

۳. نسخه ۹۲۱ق کتابخانهٔ بریتیش میوزیوم به خط نستعلیق. مقدمه مشحون از غلطهای فاحش است (نک: همو، ج۲، ص۱۱۴۵-۱۱۴۶).

«نام نویسندهٔ مقدمه در هیچیک از این نسخهها وجود ندارد... در نسخهٔ لندن تاریخ وفات حافظ با عدد ـ نه با حروف ـ سال ۷۹۰ نوشته شده و مادهتاریخ را «با و ضاد و دال ابجد» ثبت کرده که هر دو غلط است. نسخهٔ مهدوی سال وفات را سنهٔ «احدی و تسعین و سبعمائه» نوشته و مادهتاریخ را مانند اکثر نسخههای دیگر این مقدمه «با و صاد و ذال ابجد» آورده که معادل ۷۹۲ هجری است و با سال وفاتش که در سطور بالاتر به کلمات عربی ذکر شده یکسال اختلاف دارد» (همو، ج۲، ص۱۱۴۶).

نسخهٔ مورد بحث ما، به لحاظ داشتن مقدمهٔ جامع، دوّمین نسخه، اما از حیث عدم افتادگی برگهای اوّل، اولین و قدیمیترین نسخه است. دیگر اینکه سال وفات حافظ و مادهتاریخ آن در نسخهٔ ما یکسان است (یعنی سال ۷۹۱) سال وفات حافظ با عبارت عربی در نسخهٔ ما به قرار زیر است:

«در تاریخ شهور احدی و تسعین و سبعمائة هجریة ودیعت حیات را به موکلان قضا و قدر سپرده» (برگ ۴).

مادهتاریخ به قرار زیر است:

به سال الف و صاد و ذال ابجد ز روز هجرت میمون احمد

(برگ ۴، سطر ۴-۵)

از دیگرسوی نسخهٔ ما به لحاظ داشتن نام جامع دیوان، جزو اولین و قدیمی ترین نسخ است. به عبارت دیگر اگر در نسخ مورخ ۸۲۴ و ۹۲۹ و ۹۲۱ که تا به حال جزو کهن ترین نسخ دارای مقدمهٔ جامعاند، نام محمد گل اندام نیست، نسخهٔ ما نام او را دارد و این نکته از این نظر درخور توجه است.

عبارت نسخهٔ ۸۲۴ بدین قرار است: «و مسود این ورق عفا الله ماسبق در درسگاه...» (جلالینائینی، ص۴۷؛ قزوینی، ص۳۷). نسخهٔ ۸۳۶ و ۹۲۱ هم این عبارت را ندارند. عبارت مقدمهٔ جامع در نسخهٔ ما چنین است: «.... مسود این ورق عفی الله عنه ماسبق اقل الانام محمد گلاندام در درس گاه دین پناه...» (برگ ۴، سطر ۸).<sup>۱</sup>

ظاهراً قدیمی ترین نسخهای که شادروان قزوینی از مقدمهٔ دیوان با نام محمد گلاندام در اختیار داشته، نسخهای بوده مورخ به ۱۰۴۷ق (عیوضی، پانوشت ص۵). جلالی نائینی در

۱. تصویر این برگ در پایان مقاله (بخش تصاویر) آمده است.

پینوشت مقدمهٔ جامع ذیل شمارهٔ ۹۲ آورده است: «در غالب نسخ خطی مکتوب در سدهٔ دهم هجری به بعد نام جامع دیوان قید شده است. از آن میانه در نسخهٔ خطی ستایشگر (مورخ ۹۹۴)، که از آن عکسبرداری شده، چنین مسطور است: مسود این ورق عفی الله تعالی عنه ماسبق اقل انام محمد گل اندام در دستگاه دین پناه...» (جلالی نائینی، ص۵۳).

بنابراین اگر در نسخ مورد استفادهٔ قزوینی نامی از محمد گلاندام نیامده و آن دانشیمرد در اصالت این نام تردید کرده بود، با پیدا شدن سندی معتبر این تردید از بین رفت و «مسلم شد که نام محمد گلاندام جعلی نیست و در میان معاصران خواجه کسی به این نام وجود داشته» (خانلری، ج۲، ص۱۱۴۷) مرحوم خانلری دربارهٔ صحت این نام و سند یافته شده در دیوان مصحح خود به تفصیل بحث کرده است (رجوع کنید به خانلری، ۱۱۴۷؛ نیز عیوضی، پانوشت ص۵).

غرض از مطالب فوق نه اثبات نام جامع گل اندام و نه سابقهٔ ذکر آن بود، بلکه هدف ما این بود که نسخهٔ ما ظاهراً اولین نسخه ای است که نام محمد گل اندام را در بر دارد.

حدود ۱۳۳ مورد اختلاف در مقدمهٔ جامع نسخهٔ مورد بحث در مقایسه با سه نسخهٔ مورخ ۸۲۴ ق، ۸۳۶ (نسخهٔ مهدوی) و نیز نسخهٔ قزوینی وجود دارد. سعی ما بر این بوده که هیچ داوری در باب اختلاف نسخ نداشته باشیم؛ اما با توجه به این مقایسه، برخی ضبطها که در نسخهٔ مورد بحث ما آمده قابل توجه و تأمل است. از باب نمونه، برخی از اختلافها ذکر می شود:

جان را ز **لفظ** عذب، غذای لطیف داد دل را مفرّحی ز سخن در بیان نهاد (برگ اول، ص۲، سطر اول)

نسخ مورخ ۸۲۴ و ۸۳۶ بهدلیل افتادگی اوراق این بیت را ندارند. نسخهٔ قزوینی بهجای واژهٔ «لفظ» واژه «لطف» آورده است.

- «اما بعد بر نقادان رستهٔ بلاغت و جوهریان روزبازار فضل و براعت و نامداران خطهٔ سخن <u>و شهسواران</u> عرصهٔ ذکا و فطن <u>و</u> سالکان مسالک نظم و نثر و مالکان <mark>ممالک</mark> دقایق شعر، پوشیده <mark>نماند</mark> (برگ ۲، سطر ۱۴).

نسخهٔ قزوینی «اما بعد» را ندارد. نسخهٔ ۸۲۴ بهجای واژهٔ «رسته» واژهٔ «رشته» را آورده است. نسخهٔ مهدوی این واژه را بهدلیل افتادگی اوراق ندارد. در نسخهٔ قزوینی (۸۲۷ق)

واژهٔ «رشته» آمده؛ اما وی با استفاده از نسخهٔ ملک (بدون تاریخ، ظاهراً قرن دهم یا یازدهم: ص۵۶ مقدمه) «رسته» را جایگزین «رشته» کرده است (رجوع کنید به پانوشت ص۶۵ مقدمهٔ جامع قزوینی).

نسخهٔ قزوینی و نسخهٔ مورخ ۸۲۴ حرف «و» را که در عبارات فوق درشت تر آمده ندارد. نسخهٔ مهدوی هم از ابتدای مقدمهٔ جامع تا این عبارت را ندارد و به جای «مالکان ممالک دقایق شعر»، «مالکان دقایق شعر» آورده است. نسخهٔ مورخ ۸۲۴ و قزوینی به جای «پوشیده نماند» عبارت «پوشیده نیست» آورده است.

- «و مساعیر صف قتال هنگام تحدی و جدال از معارضه و مقابله...» (برگ ۲، سطر ۱۱). نسخه ۸۲۴ و قزوینی «و مشاهیر صف قتال» آورده است.

قزوینی در پانوشت ص۶۴ مقدمه دربارهٔ عبارت فوق آورده: «چنین است در ی و حن؛ در اغلب نسخ این سه کلمه بسیار محرف و فاسد است» (قزوینی، ص۶۴). با توجه به ضبط «مساعیر» معنی جمله رساتر و کاملتر است. این واژه در لغتنامهٔ دهخدا (ذیل مدخل «مساعیر») جمع مسعار است «به معنی برانگیزندگان شدتهای حرب و اشتعال نایرهٔ آن». - و انواع ابداع را در درج انشاء درج کرده غزلهای جهانگیرش در ادنی مدت به

- و انواع ابداع را در درج انشاء درج درده عزلهای جهانگیرش در ادنی مدت به حدود اقالیم هندوستان و ترکستان رسیده....» (برگ ۳، سطر ۸).

در نسخههای متأخر که مصدَّر به مقدمهٔ جامع دیوان حافظ است و قزوینی از روی آنها مقدمهٔ جامع را تصحیح کرده مطالبی از صفحهٔ ۶۸ تا اواسط ۷۱ مندرج است که در هیچیک از دو نسخهٔ ۸۲۴ و ۸۳۶ موجود نیست «و معلوم و روشن می شود الحاقی است و علامه قزوینی نیز این حقیقت را در ذیل نقل مطالب الحاقی متذکر شده و احتمال الحاقی بودن آنها را داده است» (جلالینائینی، ص۵۲؛ نیز قزوینی، پانوشت ص۷۱). نسخهٔ ما هم مانند دو نسخهٔ ۸۲۴ و نسخهٔ مهدوی فاقد عبارات الحاقی است.

بی گمان دیوان حافظ نیز مانند دیگر نسخههای خطی از دستبرد و خطاکاری نُساخ مصون نمانده و از این راه نیز اختلافات فراوان در نسخههای آن راه یافته است. ما برای نمونه چند بیت از غزلهای حافظ را با نسخی که قبل از سال ۸۳۶ کتابت شده مقایسه می کنیم: اسم اعظم بکند کار خودای دل خوش باش که به تلبیس وحیل دیو <u>سلیمان</u> نشود (برگ ۱۱۶، سطر ۱۵)

براساس دفتر دگرسانیها در غزلهای حافظ، نسخهٔ ما مانند دو نسخهٔ ۸۲۱ و ۸۲۳ بهجای «مسلمان»، «سلیمان» آورده است و حال اینکه در بسیاری از چاپها ازجمله قزوینی و خانلری و عیوضی «دیو مسلمان نشود» آمده است.

چراغافروز چشم ما نسیم زلف خوبان است مباد این <u>شمع</u> را یا رب غم از باد پریشانی (برگ ۲۲۳، سطر ۸)

با توجه به دفتر دگرسانیها در غزلهای حافظ، ظاهراً مصراع دوم هیچ نسخهبدلی ندارد و در تمام نسخ این گونه آمده است:

مباد این جمع را یارب غم از باد پریشانی (نیساری، ج۲، ص۱۵۳۵).

این ضبط مطابق جمیع نسخ کهن حافظ است؛ اما نسخهٔ ما در مصراع دوم بهجای «جمع» واژهٔ «شمع» را آورده است که این ضبط هم زیباییهای لفظی و ایهامی چشمگیری در بیت ایجاد کرده است. این ضبط بنا به گفتهٔ مسعود فرزاد فقط در نسخهٔ «ک» آورده شده است (فرزاد، ص۲۸).

**نتیجهگیری** در این مقاله نسخهای از دیوان حافظ معرفی شد که در نیمهٔ اوّل قرن نهم کتابت شده

است (یا به احتمال از روی چنین نسخه ای استنساخ شده است). از مقایسهٔ این نسخه، با نسخی که قبل از سال ۸۳۶ق کتابت شده است، نتایج زیر به دست آمد:

- سال کتابت این نسخه، ۸۳۶ق است نه قرن سیزدهم هجری آن گونه که محمد بشیر حسین گفته است.

- نسخهٔ ما به لحاظ قدمت تاریخ کتابتِ نسخ حافظ، در رتبهٔ هفدهم قرار دارد و به لحاظ بسامد شعری در برخی قوالب مانند غزل، مثنوی، قطعه، رباعی، قطعه و ترکیببند در مقام نخست است.

همچنین از مقایسهٔ مقدمهٔ گلاندام با دو نسخهای که این مقدمه را دارا بودند، نتایج زیر حاصل شد:

- نسخهٔ ما به لحاظ داشتن مقدمهٔ جامع در رتبهٔ دوم و از حیث عدم افتادگی اوراق مقدمه در رتبهٔ اوّل است.

- به لحاظ آمدن نام جامع مقدمهٔ دیوان، نسخهٔ ما در رتبهٔ اوّل قدیمی ترین نسخی است که مقدمهٔ جامع را دارند.

#### منابع

جلالینائینی، محمدرضا، مقدمه بر دیوان حافظ، به تصحیح محمدرضا جلالینائینی و عبدالوهاب نورانیوصال، قطره، تهران، ۱۳۷۲.

حافظ، شمس الدین محمد، دیوان حافظ، دستنویس شمارهٔ ۴۶۱۳/۱۵۶۳ کتابخانهٔ مرکزی دانشگاه پنجاب لاهور، نستعلیق، ۸۳۶ ق، ۲۷۸ برگ.

خانلری، پرویز، «گزارش کار» در دیوان حافظ، به تصحیح پرویز خانلری، خوارزمی، تهران، ۱۳۶۲. سایه (هوشنگ ابتهاج)، مقدمه بر حافظ، به سعی سایه، کارنامه، تهران، ۱۳۷۳.

صفرى أق قلعه، على، نسخه شناخت، ميراث مكتوب، تهران، ١٣٩٠.

عيوضي، رشيد، تعليقه و حاشيه در ديوان حافظ، به تصحيح رشيد عيوضي و اكبر بهروز، دانشگاه تبريز، تبريز، ١٣٥٤.

فرزاد، مسعود، جامع نسخ حافظ، دانشگاه شیراز، شیراز، ۱۳۴۷. قزوینی، محمد، مقدمه بر دیوان حافظ، به تصحیح محمد قزوینی و قاسم غنی، اساطیر، تهران، ۱۳۸۷. مایل هروی، نجیب، کتابآرایی در تمدن اسلامی، بنیاد پژوهش های اسلامی آستان قدس رضوی، مشهد، ۱۳۷۲.

محمد بشیر حسین، فهرست مخطوطات شیرانی، ادارهٔ تحقیقات دانشگاه پنجاب، لاهور، ۱۹۶۸. نیساری، سلیم، دفتر دگرسانیها در غزلهای حافظ، فرهنگستان زبان و ادب فارسی، تهران، ۱۳۸۵.

بسبما تتداأرهم الرحيم حدجو ونناى مجه دسابس سقباس مرحصزت حذاوى اكدجمي فيا حافظان راارزدن بربروا ندسلطان ارادت ومنبت ادست بالمندى كمر رفع بنبان الوان سيع طباق نشاه عرفان وحكت بيعلت وحكبهي كمطوطي شكرخاي ماطقة امنساني را درمحا ذات آينيه ناین اسبر مدانی با دای د مکنه ی این من اسب ن کسو اگو یا کردهمی كعبب وشان مراى غوش لؤاى زبان را در ففض نناك فان فقتر ادان وربز ما وننعم إنَّ من النَّع الجلم ب إورد التب يوري زبان دواي الموعد في مد معدف مزبان با فدر فتريحان وبالجاجة در فبهاركر وستصلبا م نبه ترلا سكان جافيا

تصوير برگ اول مقدمهٔ گلاندام

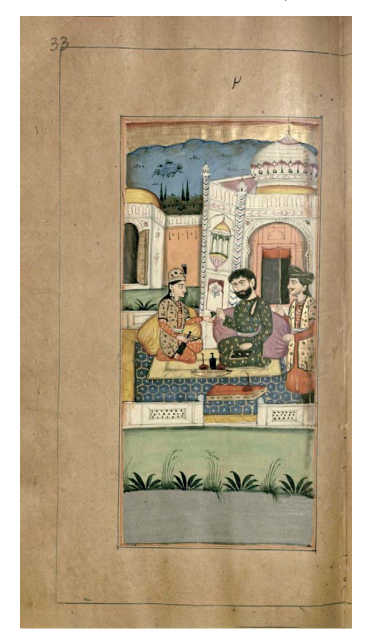
رونق نيافتى حبائج نتاء كأدير غز ل رائي حافظ مراني سدكي يخ يواي نبره ورامشكرى يتشانيا في مراد و ادغول سان يلرا ويني كمتيج شاءا زنيكونه دادنظوزاد جيشح عذب انترز بركني كوئي برار رحمت مق بردوان جافظ على محافظت وسرقران ومن نتغل يغلم ملطان ديجب يصبل وكشف كشاف ومعا إمطالي و مفتلح وتحقيق قوانبن ادب ومخسبن ودابنين عرب ازجميع اشات فزلتي ننش مانع أمدى وازتدوين وانتبات ابيا نبش وإزيج كنتي فت مسو دابن فررق عفى للدعنه ماسيق افل لا مام محير كل بذام ورور كخ دين بإ • مولا نا • ومسعد ما استاد البتروز أم المانة و الدين اعلى بعد لمتالج رجاته في العليين كمرات ومرات كمذ اكره رفني درانتاي محاورت كمغتى كددين فزايد فوايدرا دربا بحقه محابيه فتعدوا بن تؤر دُرر داد رك سلك جي مايترا ور دما فلاد جيد وحود دابان ن ومتبروشا ه عروسان د ور ان كرد دخوا رفع دخت آن نبابر و<sub>ای</sub> روز کارکردی و عذرنقض ور دی<sup>باد</sup> ر اريخ شهور فد احدى وتسعير و الع المريد و دلع يس Qbes L

تصویر برگ چهارم با ذکر نام محمد گلاندام

0): (0: 2:0): :0 .: 0 :0); فأفي بسمالداري الرمسم وفي ف 1 : 0 : 0 : 0 : 1 الاباابها الساقى ادر كاساوناق كمنتق اسان كنود وأوالانتلا بوى ادكار صار الطرمان ( المب جد تكنيز جنون الداد بى بودرىكىن كى ت بېرىغانى كى مالى غېر نودز. ە دە بولۇل مراور مزاطان بيرم وينتجن مرم جرير فوادسة اردك ربنه وجهها فتب ويد يجمو جرود ويناب كمود اندمال سب وان سام عميكار مرزبة دكامي بدياه كخ تبراخ منان كالمة ان رزي في ما يعظما ف صفورى كرانينو ابحاز دعابية وحافظ و فر متى المتى تتوى مع الد با واحلها و اكران زكه شيرازي بت ودول تجال بدوز تخفي ونوارا in

تصویر برگ اول آغاز غزلها

تصویر برگ آخر *دیوا*ن



نمونهای از تصاویر

تاریخ دریافت: ۹۸/۰۷/۱۲ تاریخ پذیرش: ۹۸/۰۹/۰۳ (صفحه ۱۸۳–۲۱۸)

## تصحيح ترجمة رسالة التحفة المرسلة الى النّبي

دكتر محمودرضا اسفنديار\*

چکیده یکی از رسالههای عرفانی که در قرن دهم هجری در شبهقارهٔ هند به زبان عربی نوشته شده، التحفة المرسلة الی النّبی، نوشتهٔ محمد بن فضل الله برهانپوری از مشایخ طریقهٔ چشتیه است. این رساله که در توضیح و تبیین مراتب وجود بر بنیاد مکتب ابن عربی است، در عین اختصار اهمیت زیادی دارد و ازاینرو شروح متعددی به عربی، مالایی، جاوی و ترکی بر آن نوشته شده است. این رساله را مترجمی گمنام به نام عبدالغفور، یکی از مریدان برهانپوری، احتمالاً در همان حوالی سال تألیف، یعنی ۹۹۹ق، همراه با شرح و توضیح به فارسی برگردانده است. در مقالهٔ حاضر پس از مقدمهای مختصر دربارهٔ مؤلّف، اهمّیت رساله و ویژگیهای ترجمهٔ فارسی، این رساله را براساس چهار نسخهٔ خطی تصحیح کردهایم.

كليدواژهها: التحفة المرسلة الى النبي، ترجمة فارسي، تصحيح، نسخة خطي، مراتب وجود.

\* دانشیار گروه ادیان و عرفان، دانشکدهٔ علوم انسانی، واحد یادگار امام خمینی<sup>((•)</sup> شهرری، دانشگاه آزاد اسلامی، mresfandiar@gmail.com

مقدمه

التحفة المرسلة الى النبى يا التحفة المرسلة الى روح النبى بى گمان يكى از مهمترين آثارى است كه در شرح انديشة ابن عربى در شبهقارة هند نوشته شده است. اين رساله را محمد بن فضل الله برهانپورى به زبان عربى تأليف كرده است. اين رسالة مختصر اما مهم از همان روزگار تأليف با اقبال علاقهمندان مشرب ابن عربى مواجه شد. تأثير اين رساله به شبهقاره هند محدود نشد بلكه در ديگر نقاط جهان اسلام نيز نگاه اهل تحقيق را متوجه خود ساخت. از شروح متعدد عربى و تركى و نيز ترجمه و شرحهاى مالايى و جاوى اين اثر، مىتوان اهميت اين رساله را درك كرد. اينك آنچه پيش روى شماست، تصحيح ترجمه و شرحى از اين رساله به فارسى است كه عبدالغفور، يكى از معاصران او نوشته است.

## ۱. دربارهٔ مولف

محمد بن فضل الله برهانپوری از عارفان و صوفیان شمال شبهقارهٔ هند است و نسب وی را به ابوبکر می سد. نام کامل او محمد بن فضل الله بن صدر الدین جونپوری برهانپوری است و در حدود ۹۵۲ق/۱۵۴۵م در گجرات متولد شد. در خردسالی، پدرش که از عالمان و عارفان مشهور روزگار خویش بود، درگذشت (غلام سرور لاهوری، ج۱، ص۹۵۶ حسنی، چ۵، ص۳۶۲: نیز نک: ۵۵.2013, Cf. Johns, 2012:۷3). برهانپوری در جونپور که در آن ایام از کانونهای مهم عرفان و تصوف در شبهقارهٔ هند به شمار می فضل الله برهانپوری «برهانپوری» نیز درواقع بیانگر موطن اصلی و عرفانی محمد بن فضل الله برهانپوری است. برهانپور که نامش برگرفته از نام برهان الدین غریب (وفات: ۲۰۷۰ق)، مرید و خلیفهٔ ممتاز خواجه نظام الدین اولیا (وفات: ۵۲۵ق) و عارف معروف سلسلهٔ چشتیه است، در این روزگاران کانون طریقتهای چشتیه و شطاریه بود. برهانپوری در ابتدای جوانی به خدمت شیخ صفی گجراتی از مشایخ طریقهٔ چشتیهٔ برهانپور رسید و از دست او خرقه پوشید (غلام سرور لاهوری، چ۱، ص۹۵۶؛ ۲۵:2012).

برهانپوری در نیمهٔ دوم قرن دهم قمری / شانزدهم میلادی به حرمین سفر کرد و ۱۲ سال در مصاحبت و خدمت شیخ علی بن حسامالدین متّقی (وفات: ۱۰۶۸ق)، از عالمان مهم حدیث، بود. سپس به احمدآباد هند بازگشت و در آنجا ازدواج کرد. او در احمدآباد

بههمراه صبغةالله بن روحالله باروچی مدنی (وفات: ۱۰۱۵ق)، به مطالعهٔ علوم ظاهری نزد وجیهالدین ابن نصرالله علوی (وفات: ۹۹۸ق) مشغول شد و در کنار اشتغال به علوم رسمی از مشایخ تصوف در این شهر بهره برد (نک: غلام سرور لاهوری، ج۱، ص۴۵۶؛ غوثی شطاری، ص۵۲۳؛ حسنی، ج۵، ص۳۶۳). همچنین نقل است که وی «تشریف خلافت و خرقهٔ اجازت از شیخ امینالله مشهور به شیخ ادهم بن شیخ بهاءالدین جونپوری» نیز داشته است (غوثی شطاری، همانجا).

برهانپوری سرانجام در برهانپور ساکن شد و در آن دیار شاگردان بسیاری را تعلیم و تربیت کرد؛ شاگردانی که حتی از یمن برای کسب معرفت و طلب علم نزد او میآمدند. او در برهانپور مسجد و خانقاهی بنا کرد و روزگار خویش را به تربیت مریدان و تدریس حدیث و تفسیر و دیگر علوم دینی گذراند (غوثی شطاری، ص۵۲۳؛ حسنی، ج۵، ص۳۶۳). برهانپوری گویا در مقام شیخ طریقهٔ نقشبندیه نیز در برهانپور از شاگردانی دستگیری کرده بود ( .Cf

او را صاحب فضیلت، تسلیم، توکل، تقوای الهی و دانش صوری و معنوی دانستهاند که رهبری شایسته و اهل معرفت و مدارا در روزگار خویش بود. فعالیتها و کوششهای او در این زمینهها به خصوص در برهانپور، موجبات شهرت روزافزون وی را در سراسر شبهقارهٔ هند فراهم آورد (نک: غوثی شطاری، ص۲۵؛ 2012:V.3). برهانپوری سرانجام در شب دوشنبه دوم ماه رمضان سال ۱۰۲۹ق/۱۶۲۰م در برهانپور درگذشت و در همان جا به خاک سپرده شد (غلام سرور لاهوری، ج۱، ص۱۶۲۷؛ حسنی، ج۵، ص۱۶۴۰)؛ اگرچه، در گلزار ابرار سال وفات او ۱۰۲۲ق/۱۶۱۲م ذکر شده است (غوثی شطاری، ص۵۲۳).

## ٢. تحفة المرسلة

از میان آثار برهانپوری، التحفة المرسلة الی النّبی از همه مهمتر است. از نام این رساله، ارادت و اشتیاق برهانپوری به حضرت محمد<sup>(ص)</sup> پیداست و در منابعی که شرح حال او را ذکر کردهاند، به سفر هرسالهاش به حرمین و زیارت مرقد پیامبر<sup>(ص)</sup> اشاره شده است (نک: غلام سرور لاهوری، ج۱، ص۴۵۶؛ غوثی شطاری، ص۵۲۳). گویا التحفة المرسلة در ۹۹۹ق/۱۵۹۰م تألیف شده است (نک: حسنی، ج۵، ص۳۶۳). این رساله برهانپوری را

نهتنها در میان صوفیان هند به خصوص طریقهٔ چشتیه، که در سراسر عالم اسلام ازجمله جهان مالایی بسیار محبوب و مشهور کرد (Cf. Rizvi, V.2, p.343). ظاهراً مسلمانان مالایی بهواسطهٔ ارتباط با خانقاهی که مصاحب برهانپوری، یعنی صبغةالله (۱۰۱۵ق/۱۶۰۶م)، در مدینه تأسیس کرد، با برهانپوری و این رساله آشنا شدند. همچنین از نقش زاهدی به نام میرجعفر که به آچه سفر کرده بود، در آشنایی مسلمانان این منطقه با برهانپوری و التحفة المرسلة یاد شده است (Cf. Johns, V.3).

التحفة المرسلة الى النّبى هنوز هم يكى از مشهورترين آثار صوفيانه دربارة وحدت وجود و مرجعى براى شرح اين نظريه بهشمار مىرود. اين رساله در اصل، شرح مختصر و بسيار دقيقى از اصطلاحات اصلى و تخصصى عرفانى است كه در طول زمان از نظريهٔ ابن عربى بهواسطهٔ عبدالكريم جيلى (وفات: ٣١٦ق) گسترش يافت (Cf. Johns, V.3). ارائهٔ ساختار هفتگانهٔ وجود در التحفة المرسلة، نام برهانپورى را پرآوازهتر كرده است ( Johns, براين هفت مرتبهٔ وجود (تجليات حق)، از مرتبهٔ لاتعيّن آغاز مى گردد و به انسان كامل (پيامبر اكرم<sup>(ص)</sup>) ختم مىشود. گفتنى است، برهانپورى به منظور فهم بهتر و تفسير لنچه در التحفة المرسلة بيان كرده بود، تفسيرى موجز به عربى به نام الحقيقة الموافقة للشريعة را تأليف كرد (Johns, p.5).

شروح متعددی از سوی عارفان و عالمان پیرو مکتب ابن عربی بر التحفة المرسلة الی النّبیِ برهانپوری نوشته شده است. ازجملهٔ آنها باید اتحاف الذکی بشرح التحفة المرسلة الی النبی، نوشتهٔ ابراهیم کورانی (وفات: ۱۰۱۱ق) اشاره کرد. او این تفسیر را در پاسخ به درخواستهای شاگردان سوماترایی و جاوی خود در اندونزی که به او اطلاع داده بودند التحفة المرسلة بهعنوان یک متن اصلی عرفانی در موطنشان استفاده می شود و در تفسیر برخی مفاهیم آن اختلاف نظر دارند، نوشت. عبدالغنی نابلسی (وفات: ۱۱۴۳ق)، نخبة المسئلة فی شرح التحفة المرسلة را تألیف کرد. از دیگر شروح مهم این رساله، باید به کشف الحجب المسبلة علی فرائد التحفة المرسلة تألیف شیخ عبد الرحمن السویدی (وفات: ۱۲۰۰ق) اشاره کرد.

۳. ترجمه و شرح فارسی (رسالهٔ حاضر)
ترجمهٔ توأم با شرح و بسط فارسی التحفة المرسلة اثر مترجمی گمنام است. مترجم در

آغاز و انجام ترجمه، خود را «عبدالغفور» معرفی میکند. متأسفانه بیش از این دربارهٔ مترجم نمیدانیم؛ اما استنادات فراون او به جامی در این ترجمه و تعابیر ستایش آمیزی که دربارهٔ او به کار برده، بعضی را به این گمان انداخته که او همان عبدالغفور لاری، شاگرد و مرید معروف جامی، بوده است<sup>1</sup>. درحالی که عبدالغفور لاری (وفات: ۹۱۲ق) سالها پیش از تألیف و ترجمهٔ این اثر که احتمالاً در همان حوالی سال تألیف (۹۹۹ق) صورت پذیرفته است، درگذشته بود.

در مقدمهٔ یکی از نسخهها، پیش از آغاز ترجمه، مترجم دربارهٔ دلیل و چگونگی این ترجمه پس از بیان دیباچهای در توحید و نعت پیامبر<sup>(ص)</sup> و آل او<sup>(ع)</sup>، چنین می گوید: «اما بعد نموده می آید که حضرت مولوی مخدومی، پیشوای جهان، مقدار زمان، سرحلقهٔ ارباب کشف و عیان و سالار اصحاب ذوق و عرفان، رهبر طالبان دین، بدرقهٔ رهروان راه یقین، شامل فضایل شریعت و طریقت، حاوی مسائل معرفت و حقیقت، غواص دریای لا اله الا الله و معلّم کشتی محمد رسول الله، بندگی حضرت شیخ محمد بن حضرت شیخ فضل الله -متع الله الطالبین ببقائه و افاض علی المسلمین بلقائه... چون پیش از این، این رساله [ التحفة المرسلة] تصنیف فرمودند، یارانی که در زبان عربی ماهر نبودند این بازوی تقدیر قلم دست این حقیر به تحریر آن نمی جنباند، زمانی در آن اهمال راند؛ ناگاه بازوی تقدیر قلم دست این حقیر به تحریر آن نمی جنباند، زمانی در آن اهمال راند؛ ناگاه بازوی تقدیر قلم دست این حقیر به تحریر آن نمی جنباند، زمانی در آن اهمال راند؛ ناگاه بازوی تقدیر قلم دست این حقیر به تحریر آن نمی جنباند، زمانی در آن اهمال راند؛ ناگاه اعصان انامل و شاخ زبان در جوش و اطیار خواطر در خروش آمدند، آنچه میوهٔ خام درون و بود برای عام در این خوشهٔ اوراق ظهور نمود... و بعضی حواشی مولف – اطال الله

از این دیباچه چنین برمی آید که مترجم از مریدان برهانپوری است و به هنگام ترجمهٔ این اثر به فارسی، برهانپوری زنده بوده است و همچنین شمار فراوانی از مریدان و علاقمندان فارسی زبان ملتمس ترجمهٔ این اثر بودند. همانطور که مترجم خود یادآور شده، علاوه بر ترجمه، توضیحاتی نیز بدان افزوده است. مترجم در شرح و بسطهای

۱. در نسخهٔ چاپ سنگی این رساله، که به سال ۱۳۰۹ق در دکن منتشر شده، چنین آمده است: «تحفهٔ مرسله مع شرح آن از مولانا عبدالغفور لاری تلمیذ مولانا جامی قدّس سرّهما».

خود به کرّات از رباعیات جامی و بعضی رسائل دیگرش مانند لوایح بهره برده است. همچنین از دیگر شاعران عارف مانند سنایی، روزبهان بقلی و... نیز اشعاری را برای تأیید مطالب خود نقل کرده است.

ترجمهٔ فارسی به شیوهٔ شماری از متون مشابه جملات طولانی و تعابیر عربی فراوان دارد و استفاده از تشبیهات بعضاً نامأنوس گاهی فهم مطلب را با دشواری مواجه ساخته است. علاوه بر این بعضی جملات خالی از تعقید و ابهام نیست؛ گاهی ارکان جمله چنان بههمریخته است که تشخیص فاعل و مفعول و نهاد و گزاره به دشواری ممکن است. ترجمهٔ بعضی عبارات نیز مبهم و تحتاللفظی است و مترجم نتوانسته است در بعضی موارد ترجمهٔ روان و شیوا بهدست دهد. با همهٔ اینها کوشش مترجم برای توضیح و شرح مطالب غامض این رساله، که ویژگی بارز آثاری از این نوع است، ستودنی است. افزون بر این از دریچهٔ این ترجمه میتوان تا حدودی با شیوهٔ فارسینویسی رایج در شبهقاره هند در حدود قرن دهم هجری آشنایی پیدا کرد.

۴. روش تصحيح و معرفي نسخهها

در تصحیح این رساله از روش بینابین استفاده کردیم؛ بدین ترتیب که نسخهٔ الف را، اگرچه اقدم و اصح نسخهها نیست، اساس نسبی قرار دادهایم؛ زیرا اندکی نسبت به دیگر نسخهها معتبرتر مینماید.

در تصحیح این رساله، از چهار نسخهٔ زیر استفاده کردهایم<sup>۱</sup>: ۱- نسخهٔ «الف»: نسخهٔ شمارهٔ ۳ -3452 در مجموعهٔ مخطوطات فارسی کتابخانهٔ سالارجنگ حیدرآباد هند، با عنوان «ترجمهٔ التحفة المرسلة الی النبی».

۲- نسخهٔ «ب»: نسخهٔ شمارهٔ ۲۵- 3426 در مجموعهٔ مخطوطات فارسی کتابخانهٔ سالارجنگ حیدرآباد هند، با عنوان «ترجمهٔ رسالهٔ فضلالله».

۳- نسخهٔ «ج»: نسخهٔ شمارهٔ ۱- 1819-001 کتابخانهٔ گنجبخش در

۱. بر خود فرض میدانم از لطف همکار ارجمند، سرکار خانم دکتر وفا یزدانمنش، عضو هیئتعلمی گروه آموزشی زبان و ادبیات اردو در دانشگاه تهران، که در تهیهٔ نسخههای خطی از موزهٔ سالارجنگ حیدرآباد و نیز نسخهٔ چاپ سنگی از ترجمهٔ تحفهٔ مرسله، حقیر را یاری کردند، صمیمانه سپاسگزاری کنم.

پاکستان، با عنوان «ترجمهٔ تحفة المرسلة الی النبی صلی الله علیه و آله و سلم». ۴- نسخهٔ «د»: برای تصحیح عبارات عربی در متن، علاوه بر سه نسخهٔ فوق، از ۲۰۰۰ نسخهٔ عربی تصحیحشدهٔ جونز<sup>۱</sup> در کتاب The Gift Addressed to the Spirit of the صفحات ۱۲۸ تا ۱۳۷، ۱۹65 بهره بردهایم.

## بسم الله الرحمن الرحيم الحمدلله ربّ العالمين و العاقبة للمتخلّى عن الكونين.

یعنی جمیع محامد و ثنا ثابت مر خدایی را که پرورندهٔ عالمهاست به پرورش لایق آن؛ جسم را به غذا و دل را به ذکر و روح را به لقا و سر را به فکر. به روایتی هشتاد هزار عالم است که از<sup>۲</sup> جملهٔ آن عوالم<sup>۳</sup> یکی این عالم است<sup>۴</sup> و به روایتی هژده هزار عالم و خوبیهای دار<sup>۵</sup> آخرت و نیکیهای جنّت<sup>2</sup> بر وجه اتمّ و اکمل و احسن و اجمل مر گوشه گیرنده راست از هر دو جهان به دل، اگرچه در میان آن است به کالبد آب و گل.

و الصلوة و السلام على المظهر الاتم محمد و آله و صحبه<sup>×</sup> اجمعين.

و درود اعظم بر آن مظهر اتمّ و بر آل معظّم و اصحاب<sup>^</sup> مفخّم<sup>6</sup> او باد و لفظ مظهر اتمّ در حق آن سرور اعظم بر این وجه است که حضرت مخدومی - اطال الله<sup>۱۰</sup> عمره- در حاشیه فرمودند و آن این است که ظهور<sup>۱۱</sup> و تجلّی حق -سبحانه و تعالی- در نبی ما -صلّی الله علیه آله<sup>۱۲</sup> و سلم- به جمیع اسماست غیر از وجوب ذاتی بر وجه کمال<sup>۱۳</sup>، بی غالبیّت<sup>۱۴</sup> یکی بر دیگری، بلکه بر سبیل تساوی و اعتدال؛ اما در انبیا و دیگر اولیاء<sup>۱۰</sup> -رضوان الله علیهم اجمعین<sup>۱۰</sup> - نیز به جمیع اسماء ظهور فرموده است؛ لیکن بر طریق

1. Johns.

 ۲. الف: - از.
 ۳. الف، ب: عالم.
 ۴. ج: یک عالم این است.

 ۵. ج: - دار.
 ۶. ب: + است و.
 ۷. د: اصحابه.

 ۸. ب، ج: صحابه.
 ۹. ج: معجم.
 ۱۰. ب، ج: - الله.

 ۱۱. ب: + حق.
 ۲۱. ج: - آله.
 ۳۱. ج: جمال.

 ۱۴. ب، ج: بی غالبیه.
 ۱۵. ب، ج: انبیای دیگر و اولیاء.
 ۱۴. ج: جالم.

غالبیّت<sup>۱</sup> بعضی اسماء و مغلوبیّت<sup>۲</sup> دیگری نه بر سبیل اعتدال. پس لفظ مظهر اتمّ بر نبی ما - صلّی الله علیه و آله و سلّم- منحصر باشد نه بر غیر او<sup>۳</sup>.

و بعد فيقول العبد المذنب المحتاج الى شفاعة النّبى - صلى الله عليه و سلم-الشيخ محمد بن شيخ فضلالله، هذه نبذة<sup>†</sup> من الكلمات فى علم الحقايق جمعتها بمحض فضل الله و كرمه.

و پس از حمد و درود می گوید بندهٔ موسوم به خال گناه و محتاج بهسوی شفاعت حبیب الله، شیخ محمد بن شیخ فضل الله، که این خلاصه ای است از سخنان در علم حقایق<sup>6</sup> که یکجا ساخته ام آن را به محض فضل و کرم ربّ خلایق.

و جعلت ثوابها لروح رسولالله ً -صلى الله عليه و سلم- و سمّيتها بالتُّحفة المُرسَلة الى النّبى -صلّى الله عليه و سلّم- و أسأل الله تعالى ان يبلغ ثوابها اليه -عليه الصلاة ً و السلام- انّه على كل شىء قدير و بالاجابة جدير.

و گردانیدم ثواب آن را تحفهٔ روح مطهّر و هدیهٔ جان آن سرور و نام نهادم<sup>۸</sup> آن مجموعه را به التّحفة المرسلة الى النّبى - صلى الله علیه و آله و سلّم- و مىطلبم از خداى تعالى اینکه برساند ثواب آن را بهسوى آن سرور جن و بشر؛ بهدرستى که اوست به اجابت آن<sup>°</sup> اقدر و سزاوار و اجدر.

اعلموا إخوانى-اسعدكم الله تعالى و ايّانا- انّ الحق -سبحانه و تعالى- هو الوجود و إنّ ذلك الوجود ليس له شكل و لاحدّ و لاحصر و مع هذا ظهر و تجلّى بالشّكل و الحدّ و لم يتغيّر عمّا كان من عدم الشكل و عدم الحدّ بل الآن كماكان.

یعنی بدانید برادران دینی من - که سعید و نیکبخت گرداند شما را خدای تعالی<sup>۱٬</sup> و ما را - که بهدرستی که حق -سبحانه و تعالی- هستی است و هستی وی عین ذات وی است و آن هستی را<sup>۱۱٬</sup> نه صورت است و نه شکل و نه هیئت است و نه هیکل و نه او را حدّ است و نهایت و نه ابتداست و غایت و با وجود این به شکل ظهور نموده و به حدّ تجلّی فرموده و نگشته از آنچه بوده بلکه در ظهور و نمود همچنان است که پیش از آن بود. و این

- ۱. ب، .ج: غالبيه.
  - ۴. ج: زبده.
- ۵. الف، ج: علم الحقايق. ۸. ب، ج: نهادهام.

۲. ب، ج: مغلوبيه.

١١. الف، ج: -را.

- ٧. الف: الصلاة.
- ۱۰. ب، ج: حق سبحانه و تعالى.

۳. ب، ج: - او. ۶. ب، ج: لروح الرسول. ۹. ب: - آن.

را مثالی گویم که به فهم قریبتر <sup>۱</sup> گردد و آن این است که اگر شخصی گرداگرد خود آینههای مختلف <sup>۲</sup> دارد، خُرد و کلان، طویل و عریض <sup>۳</sup>، مثلثه و مربعه <sup>۴</sup> و مسدسه <sup>۵</sup> و مثمّنه مثلاً، پس در هر آینه بر حسب آن آینه صورتی <sup>۶</sup> مختلف <sup>۷</sup> پیدا خواهد شد؛ در آینهٔ خُرد، صورت خُرد و در کلان، صورت کلان و در طویل <sup>۸</sup>، دراز و در عریض <sup>۴</sup>، عریض و <sup>۱</sup> هم بر این قیاس در آینههای دیگر بی آنکه حقیقت آن شخص و صورت اصلی آن <sup>۱۱</sup> تغییر پذیرد و رنگ دیگر گیرد. پس ببین آنچه مُحال بود چگونه جواز آمد و نیز این حکم در فرشتگان و جن منقول و معروف است که ایشان به صور مختلفه پدید میشوند<sup>۱۲</sup> بلکه از شعبدهبازان و ساحران چنین ظاهر میشود که جز نمودار بیش نیست؛ چنانچه رسن را مار و گل را خار می سازند و مایان به چشم سر می بینیم که آن رسن مار گشت و گل خار؛ و در حقیقت نه آن مار گشته و نه این خار، بلکه جز نمودار چیزی<sup>۳۱</sup> دیگر نیست. پس چون این معنی در مخلوقات جایز آید بر قادر مطلق و حکیم بر حق چه مشکل نماید<sup>۱۱</sup>. مولوی جامی عدس الله سره العزیز می فرماید<sup>۱۱</sup>:

الآن اِن عَرفتَ عَلی میا علیه کیان فالکُلُلُ واحدٌ یَتَجلَی بکللُ شیان نیام تنوّعات ظهرورش بود جهان فِی حدّ ذاته نه نهان است و نی عیان ساری بود زلطف در اطوار جسم و جان گویا به هر زبان و توانا به هر توان رمزیست کس مگوی و حدیثیست کس مدان<sup>۱۷</sup>

آن کان حسن بود و نبود از جهان نشان اعداد کون و کثرت صورت، نمایش است نوریست محض کرده به اوصاف خود ظهور هرچند در نهان و عیان نیست غیر او فایض بود ز جود بر اعیان انس و جن دانا به هر بصیرت و بینا به هر بصر جامی کشیده دار زبان را که سرّ عشق

و این تمثیل که گفتیم بر همهٔ وجوه نباید دانست بلکه در ناگردیدن ذات و بر ٔ ناگشتن صفات حق -سبحانه و تعالی- در ظهور فرمودن در این تعیّنات [باید دانست] و در اینکه ٔ هر نقص ٔ و عیب ٔ که هست راجع است بر این ظهور نه بر آن ذات که ٔ اگر فی الجمله حل این دقیقه میخواهی تخم مراقبه و ذکر در دل بکار و آب عقاید حمیده و اخلاق و اعمال پسندیده اش بده و خاشاک ذمایم <sup>۷</sup> ردّیه از او بیرون نه. پس بیا و ببین و ثمرهٔ «ما لا عینٌ رأت و لا أُذُن سمعت» از او بچین و این قطعهٔ حضرت مولانا روزبهان بقلی، صاحب تفسیر عرایس را در خاتم جان کن نگین:

قطعه^

آنچـه ندیدسـت دو چشـم سـما وآنچه که نشنیده دو گوش زمین در گـل مـا رنـگ نمودسـت آن خیـز بیـا در گـل مـا آن ببـین<sup>۹</sup>

و انّ الوجود واحد و الالباس<sup>``</sup> مختلفة و متعددة و إنّ ذلك الوجود حقيقة جميع الموجودات و باطنها و ان جميع الكائنات حتى الذرة لا تخلو<sup>''</sup> عن ذلك الوجود.

یعنی آن هستی یکی است و لباسها مختلف و بسیار است و تعیّنات او بیحدّ و بیشمار و آن وجود، حقیقت<sup>۱۲</sup> همهٔ کائنات است و باطن<sup>۱۳</sup> جمیع موجودات، بلکه همهٔ ذرّات خالی نیندازد؛ چه<sup>۱۴</sup> ممکن نیست که بی آن هستی اشیاء را<sup>۱۵</sup> وجود متصّور گردد.

و إنّ ذلك الوجود ليس بمعنى التحقّق و الحصول لِانَّهما من المعانى المصدرية ليسا بموجودين فى الخارج و لايطلق الوجود بهذا المعنى على الحق الموجودً فى الخارج تعالى عن ذلك علوًا كبيراً.

و بهدرستی که<sup>۱۷</sup> آن وجود به معنی تحقّق و حصول نیست که اینها از معانی مصدریهاند<sup>۱۸</sup> که در خارج وجود ندارند. پس لفظ وجود به این معنی بر حقّ -سبحانه و تعالی- که موجود در خارج است اطلاق نباید کرد که شأن او برتر است از اینکه آن لفظ در حق او بدین معنی شاید.

| ۳. الف: – که.         | ۲. ج: - بر.                | ۱. ج: - در.             |
|-----------------------|----------------------------|-------------------------|
| ۶. ب، ج: - که.        | ۵. ج: عیبی.                | ۴. ج: نغصی.             |
| ۹. روزبهان بقلی، ص۸۱. | ۸. ب: شعر را ندارد.        | ۷. ب: زمایم             |
| ١٢. ج: - حقيقت.       | ۱۱. ب: تخلوا.              | ١٠. الف: اللباس.        |
| ۱۵. ب، ج: ایشان را.   | ۱۴. ج: + چه.               | ۱۳. ب: + او؛ ج: + او و. |
| ۱۸. ج: مصدریه آمد.    | ۱۷. ب، ج: - و به درستی که. | ۱۶. الف، ب: الموجود.    |

بل عنينا<sup>،</sup> بذلك الوجود الحقيقية المتّصفة بهذه الصفات اعنى وجودها بذاتها و وجود سائر الموجودات بها و انتفاء غيرها فى الخارج و إنّ ذلك الوجود من حيث<sup>٢</sup> الكنه<sup>٦</sup> لاينكشف لاحد و لا يدركه<sup>٩</sup> العقل و لا الوهم و لا الحواس و لايأتى فى القياس لأن كلّهن محدثات و المحدث لايدرك<sup>٩</sup> بالكنه الا<sup>٢</sup> المحدث تعالى<sup>٢</sup> ذاته و صفاته<sup>٩</sup> عن الحدوث<sup>٩</sup> علواً كبيراً.

بلکه میخواهیم<sup>۱۰</sup> بدان، وجود حقیقی را که متّصف است به این صفات یعنی هستی او<sup>۱۱</sup> به ذات وی<sup>۱۲</sup> و هستی سایر موجودات بدو و در خارج انتفاء غیر<sup>۱۳</sup> او و آن وجود از حیثیت<sup>۱۴</sup> کنه، هیچکس را منکشف نیست و<sup>۱۵</sup> نگردد و نه عقل او را<sup>۱</sup> دریابد و [نه] وهم و<sup>۱۷</sup> و<sup>۱۷</sup> نه<sup>۱۸</sup> حواس و نه او درآید در قیاس، چه اینها همه<sup>۱۰</sup> نو پیدا شدهاند و نو پیدا شده<sup>۲۰</sup> به کنه ادراک نکند مگر مثل و همتای<sup>۲۱</sup> خود را و ذات و صفات حق -سبحانه و تعالی- از آن برتر است و معلّا؛ چنانچه<sup>۲۲</sup> حضرت ملّا<sup>۲۲</sup> جامی گفتهاند<sup>۲۴</sup>:

**و من اراد معرفته من هذا الوجه و سعی فیه فقد ضیّع <sup>۰</sup> وقته** و کسی که بخواهد <sup>۲</sup> معرفت <sup>۳</sup> آن هستی به حیثیت کنه او و سعی کند در او، پس او [به] تحقیق ضایع کرد <sup>۴</sup> عمر خود را<sup>۵</sup>.

و إن لذلك الوجود مراتب كثيرة. المرتبة الاولى ً مرتبة اللاتعين ٌ و الاطلاق و الذات البحت لابمعنى ان قيد الاطلاق ٌ و مفهوم سلب التعين ُ ثابتان فى تلك المرتبة، بل بمعنى إنّ ذلك الوجود فى تلك المرتبة منزه َ عن اضافته النعوت و الصفات و مقدس عن كل قيد `` حتى عن قيد ّ` الاطلاق ايضاً و هذه المرتبة تسّمى بالمرتبة الاحديته ّ' و هى كنه الحق -سبحانه و تعالى- و ليس فوقها مرتبة اخرى ً` بل كل المراتب تحتها.

و مر آن وجود را مرتبهها است<sup>۱۵</sup> بسیار: مرتبهٔ اول مرتبهٔ<sup>۱۰</sup> لاتعین<sup>۱۷</sup> و اطلاق و ذات بحت است نه به این معنی که قید اطلاق و مفهوم سلب تعین در آن مرتبه ثابت<sup>۱۸</sup> باشد<sup>۱۹</sup> بلکه به این معنی<sup>۲۰</sup> که آن وجود در آن مرتبه منزّه است از اضافت جمیع نعوت و صفات و مقدس است از همه اضافات تا از قید اطلاق نیز و این مرتبه، کنه حق –سبحانه و تعالی– است و بالای او مرتبهٔ دیگر نیست بلکه همه مراتب تحت<sup>۲۱</sup> این مرتبهاند و این مرتبه را به مرتبهٔ احدیت مینامند و این اسما در اصطلاح این قوم نیز نامهای این مرتبهاند: احدیت ذاتیه و احدیت مطلق و احدیت<sup>۲۲</sup> صرف و احدیت<sup>۳۲</sup> لاتعین<sup>۲۲</sup> و عالم لاهوت و ازل الازال<sup>۲۵</sup> و عین کافوری و مشکوة غیبیه و ذات بحت<sup>۲۲</sup> و ذات صرف و ذات بلااعتبار و ذات مطلق و ذات ساذج<sup>۲۷</sup> و<sup>۲۸</sup> ذات احدیت<sup>۲۹</sup> و ذات بلاتعده و ذات بلااعتبار و دات مطلق و وجود مطلق و عدم عدم و بطون بطون و مکون مکون<sup>۳۳</sup> و خفا خفا و قدم قدم و اول لا

| ۳. ب: معرفته.        | ۲. ج: نخواهد.                  | ۱. الف: ضّغ.               |
|----------------------|--------------------------------|----------------------------|
| ۶. ج: الاول.         | ۵. ب: – را.                    | ٌ. ب، ج: کرده باشد.        |
| ٩. ج: التقين.        | ۸. ب: الاطلا.                  | ً٧. الف: لاتعين.           |
| ۱۲. ج: - حتى عن قيد. | ۱۱.ج: قیده.                    | ۱۰. الف: منهر.             |
| ۱۵. ب، ج: مرتبهاست.  | ۱۴. ج: الاخرى.                 | ١٣. ب، ج: الاحديه.         |
| ۱۸. ب، ج: - ثابت.    | ١٧. ج: لااليقين.               | ۱۶.ج: - مرتبه.             |
| ۲۱. ج: زير.          | ۲۰. ج: بداین معنی.             | ۱۹. ب، ج: باشند.           |
| ۲۴. ب: و احدیه تعین. | ۲۳. ج: - احدیت.                | ۲۲. ب، ج: احدایه.          |
| ۲۷. ب: سازج.         | ۲۶. ج: یحب.                    | ٢۵. الف: الازل.            |
| ۳۰. ج: - و ذات.      | ۲۹. ب: احدیه.                  | ۲۸. ج: - ذات ساذج و.       |
| عيح: مكنون مكنون.    | ۳۲. چنین است در همهٔ نسخهها؛ ص | ۳۱. ج: + و ذات ساوج و ذات. |

نهايت و آخر لابدايت و غيب هويّت و غيب المكنون و غيب الغيوب .

و المرتبة الثانية مرتبةالتعين ً الاول و هى ً عبارة عن علمه تعالى لذاته و صفاته و لجميع الموجودات ُ على وجه الاجمال من غير امتياز بعضها عن بعض ً و هذه المرتبة ّ تسّمى بالوحدة و الحقيقة المحمدية ُ.

مرتبهٔ دومی، مرتبهٔ <sup>۴</sup> تعین اول است و آن مرتبه عبارت است از دانستن حق -سبحانه وتعالی- مر ذات و صفات خود و همهٔ موجودات را بر وجه اجمال، بی امتیاز بعضی از دیگری، و نام این مرتبه، مرتبهٔ وحدت و حقیقت محمدیه میدارند و بدین نامها نیز می شمارند: تعین اول و عقل کل و عقل اول و<sup>۱۰</sup> برزخ کبری و برزخ البرازخ و مرتبهٔ اولی از غیب و غیب مطلق و عالم جبروت و عالم صفات و قلم اول و لوح محفوظ و ام الکتاب و مخلوق اول و مبدأ اول و حقیقة الحقایق و احدیة الجمع و تجلی اول و روح اعظم و ابوالارواح و والد اکبر و آدم حقیقی و ظلّ اول و عالم مطلق و نشئهٔ<sup>۱۱</sup> اول و عالم وحدت و قابلیّت اول و رابطهٔ مطلق و شهود جمع الجمع و وحدت صرف و مرتبهٔ رحمت و عالم اجمالی<sup>۲۱</sup> و ظهور اول و موجود اول و وجود اجمالی و کنز<sup>۲۱</sup> الکنوز و عالم رموز و اسم اعظم و برزخ اول و کنز<sup>۲۱</sup> الصّفات<sup>۵۱</sup> و مرتبهٔ اولی و وجود مطلق و واسطهٔ اولی و عالم معنی و درة البیضا.

و المرتبة الثالثة مرتبة التعين الثانى و هى عبارة عن علمه تعالى لذاته<sup>٢</sup> و صفاته و لجميع الموجودات على طريق<sup>١</sup> التفصيل و امتياز بعضها<sup>١</sup> عن بعض و هذة المرتبة تسّمى بالواحدية ( و الحقيقة الانسانية <sup>٢٠</sup>.

مرتبه سیومی، مرتبهٔ تعین ثانی است و آن عبارت است از دانستن حق -سبحانه و تعالی- مر ذات علیّه و صفات سنیّهٔ خود و جمیع انام را بر نمط تفصیل و جدا شدن یکی

| ۳. الف: تعين.    | ٢. الف: غيب الغيوب.                       | ١. الف: عيب المصون.        |
|------------------|-------------------------------------------|----------------------------|
| ۶. ج: - بعض.     | ۵. الف: موجودات.                          | ۴. ج: هما.                 |
| ٩. ج: - مرتبه.   | ٨. الف: المحمدلله يعنى.                   | ۷. الف: هذ المرتبه.        |
| ١٢. ج: اخالى.    | ۱۱. ب، ج: نشان.                           | ۱۰. ب: - عقل اول و.        |
| ۱۴. ج: کنيز.     | ظهور اول و موجود اول و وجود اجمالی و کنز. | ۱۳. ب: - و عالم اجمالی و ه |
| ١٧. الف: - طريق. | ۱۶. الف: تعالى ذاته.                      | ۱۵. ج: صفات.               |
| ۲۰. الف: + يعنى. | ۱۹. الف: بالوحدانيه.                      | ۱۸. الف: بعضا.             |

از دیگری و بی ابهام و این مرتبه<sup>۱</sup>، واحدیّت و حقیقت انسانیّه نام دارند و بدین اسامی<sup>۲</sup> نیز میانگارند: تعین ثانی و تجلّی<sup>۳</sup> ثانی و فلک<sup>۴</sup> الحیوة و حضرت الربوبیة و حضرت الجمع<sup>6</sup> و منشأ الکثرة و احدیة الکثرة و قابلیت ظهور و مرتبهٔ ثانی از غیب و برزخ ثانی و منتهی المعرفه و منزل التدلی و منبعث الجود و منشأ السوی و حضرت ربوبیت و منتهی العابدین و حضرت ارتسام و کون جامع و آن الدایم و ظهور الثانی و ظل ممدود و نفس رحمانی و عماء و جود مفاض و مبدأ ثانی و نشئت ثانی و عالم ملکوت و عالم باطن و عالم امر و عالم ثانی و مجمع الارواح و نداء<sup>2</sup> ثانی و عالم اسماء و عالم وجود و مقام ارواح<sup>۷</sup> و پرتو وحدت و ظلّ وحدت و مبین صفات و کنزالارواح و معدن الارواح و عین الیقین<sup>6</sup> و ملک باطن<sup>6</sup>.

فهذه ثلاث مراتب كلّها قديمة و التقديم و التأخير عقلي لازماني.

و این هر سه مرتبه قدیماند و تقدیم و تأخیر عقلی است نه زمانی؛ چنانچه عقل تقاضا می کند که صفت حیات مقدم باید بر صفت علم و قدرت و سایر صفات نه عکس آن شاید؛ اگرچه تقدیم و تأخیر <sup>۱</sup> زمانی در آن نمینماید که همه صفات حق -سبحانه و تعالی- قدیماند؛ اما در طور عقل تقدیم و تأخیر رتبی می درآید. پس این تقدیم و تأخیر <sup>۱۱</sup> هر سه مرتبه هم<sup>۱۲</sup> بر این قیاس است که عقل چنان تصور می کند که اول ذات باید<sup>۱۳</sup> بعد از آن صفات و اول اجمال<sup>۱۴</sup> باید بعد از آن تفصیل بی آنکه اینجا<sup>۵۵</sup> زمانه را هیچ دخل باشد و این مسئله بسیار باریک است؛ فهم نتوان کرد مگر به فکر عمیق و دانش دقیق.

٣. ب: محل. ٢. الف،ب: اساميها. الف، ب: + را به. ۴. الف: ذلك. 8. الف: بدء. ۵. ب: جمع. ٨. الف: + و كتاب مبين. ٧. الف: + و معاد ارواح. ٩. ج: تعين ثاني و تجلى ثاني و ذلك الحيوة و حضرت الربوبية و حضرت الجمع و منشأ الكثرة و قابلية ظهور و و ظهور ثانی و مذابر ثانی و عالم ثانی و مرتبهٔ ثانی از غیب و برزخ ثانی و مبدأ ثانی و نشئت ثانی و حضرت الربوبیة و حضرة الوهيته وحضرة ارشام وحضرة جمع وذلك الحيوة ومنشا الكثرة واحديته الكثرة ويرتو وحدة وظل وحدة وظل ممده و قابلية ظهور ومنتهى المعرفة ومنزل التدلى ومنتهى العابدين ومنبعث الجود ومنشأ السوى وكون الجامع وآن الدايم و نفس رحماني وعماء ووجود مفاض وعالم ملكوت وعالم اسما وعالم وجود وعالم امر وعالم باطن وملك باطن ومبين صفات و مجمع الارواح و معاد الارواح و مقام الارواح و كنز الارواح و معدن الارواح و عين اليقين. ۱۱. الف: - رتبی میدرآید پس این تقدیم و تأخیر. ۱۰. ب، ج: تأخير و تقديم. ١۴. ب: اجمالي. ١٣. ج: يابد. ١٢. ج: - هم. ١۵. ب، ج: أنجا.

و` المرتبة الرابعة مرتبة عالم ّ الارواح و هى عبارة عن الاشياء الكونية المجردة البسيطة التى ظهرت ّ على ذواتها و على امثالها.

و مرتبهٔ چهارم مرتبهٔ ارواح است و آن مرتبه عبارت است از اشیای کونیهٔ مجردهٔ بسیطه یعنی ماده و ترکیب ندارند و ظهور بر ذات<sup>۴</sup> خود و بر امثال خود دارند؛ چنان چه مایان بر ذات خود ظاهریم و بر دیگری نیز، یعنی ذات خود را میدانیم و دیگری<sup>6</sup> هم ذات ما را میداند.

و المرتبة الخامسة مرتبة عالم ُ المثال ْ و هى عبارة عن الاشياء الكونية المركّبة اللطيفة ُ التى لاتقبل التجزى و التبعيض و لا الخرق ْ و َ الالتئام.

و مرتبهٔ پنجم مرتبهٔ عالم مثال است و آن عبارت است از اشیاء کونیهٔ مرکبّهٔ ۱۱ لطیفه که قبول نمی کند پاره شدن و دریدن و پیوستن را<sup>۱۲</sup> و مشتمل است این مرتبه به همهٔ<sup>۱۳</sup> صور، چه جسم و چه ارواح و چه جان و چه اشباح، هیچ صورتی نیست که او را در این مرتبه مثالی<sup>۱۴</sup> مطابق کمال او نیست.

و المرتبة السادسة مرتبة عالم الاجسام و هى عبارة عن الاشياء الكونية المركّبة<sup>ها</sup> الكثيفة<sup>١</sup> التى تقبل التجزّى و التبعيض و الخرق و الالتئام<sup>١</sup>٢.

و مرتبهٔ ششم مرتبهٔ<sup>۱</sup> عالم اجسام و بدن است و آن عبارت است از اشیاء کونیهٔ مرکبهٔ کثیفه که قبول میکند پاره شدن و پیوستن را.

و المرتبة السابعة المرتبة'' الجامعة لجميع '' المراتب المذكورة الجسمانية و النورانية و الوحدة'' و الواحدية و هي'' التجلي الاخر''' و اللباس'' الاخر'' و هي الانسان.

و مرتبهٔ هفتم مرتبهای است شامل<sup>۳۶</sup>مر جمیع مراتب مذکورهٔ جسمانیه و نورانیه و

| ۱. ب، ج: - و.                 | ۲. الف، ب، ج: - عالم.          | ۳. د: تظهر.       |
|-------------------------------|--------------------------------|-------------------|
| ۴. ب: ذوات؛ ج: دولت.          | ۵. الف، ب: دیگر.               | ۶. ب، ج: العالم.  |
| ۷. ج: المثالى.                | ۸. ب: الطيفه.                  | ۹. ب، ج: لاالخرق. |
| ۱۰. الف، ب، ج: + لا.          | ۱۱. ج: مزکیه.                  | ۱۲. ب: - را.      |
| ۱۳.ج: نهم.                    | ۱۴. الف، ب: امثالی.            | ١٥. ج: المركته.   |
| . 18. ج: الكشفه؛ الف: كشفيه.  | ١٧. الف: + و الخرق و الالتيام. | ۱۸. ج: - مرتبه.   |
| ١٩. الف: مرتبه؛ ج: - المرتبة. | ۲۰. الف: لجمع.                 | ۲۱. ج: الواحده.   |
| ۲۲. د: الهی.                  | ٢٣. الف، ب، ج: الاخر.          | ۲۴. ج: اللماس     |
| ۲۵. الف، ب، ج: الاخر.         | ۲۶. الف: مثال.                 |                   |

وحدت و واحدیت را و این مرتبه تجلّی و لباس آخر ٔ است که عبارت است ؓ از انسان بی نظیر.

و هذه<sup>†</sup> سبع مراتب الاولى منها<sup>ه</sup> هى<sup>\*</sup> مرتبة اللاظهور<sup>×</sup> و الستّة<sup>4</sup> الباقية منها هى مراتب الظهور<sup>†</sup> الكلية و الاخرة<sup>• (</sup> منها اعنى<sup>((</sup> الانسان اذا عرج و ظهر فيه جميع المراتب المذكورة مع انبساطها يقال له الانسان الكامل و العروج و الانبساط على الوجه الاكمل كان فى نبيّنا -صلى الله عليه و سلم- و لهذا<sup>٢ (</sup>كان خاتم النبين.

پس این هفت<sup>۱۲</sup> مرتبه آن است که<sup>۱۴</sup> اول از آن<sup>۱۵</sup> مرتبهٔ لاظهور است و شش باقی مراتب ظهور کلیهاند و مرتبهٔ پسین که آن انسان است وقتی که ترقی کند و پیدا شود در او همهٔ مرتبههای مذکوره با<sup>۱۶</sup> انبساط و فراخی خود در آن وقت او را انسان کامل گویند و عروج انبساط<sup>۱۷</sup> به وجه اتم<sup>۱۸</sup> در نبی ما<sup>۱۱</sup> - صلی الله علیه و سلم- بود<sup>۲۰</sup>؛ هم از این جهت او را خاتم النبیین و امام المرسلین می گویند<sup>۲۱</sup>.

و إن اسماء<sup>٢٢</sup> مرتبة الالوهية لايجوز اطلاقها على مراتب الكون و الخلق و كذالك لايجوز<sup>٢٢</sup> اطلاق<sup>٢٢</sup> اسماء<sup>٢</sup> مراتب الكون على مرتبة<sup>٢٤</sup> الالوهية.

و<sup>۲۷</sup> بهدرستی که اطلاق کردن نامهای<sup>۲۸</sup> مرتبهٔ الوهیّت بر مرتبهٔ کونیّه<sup>۲۹</sup> و خلقیّه<sup>۳۰</sup> رو نقیّه ۲۰ روا نیست و همچنین عکس آن و ترک این رعایت نیز زندقه و الحاد است نزد محققان؛ چنانچه مولوی<sup>۳۱</sup> جامی بدان<sup>۳۲</sup> اشارت نمودهاند و سندی<sup>۳۳</sup> در حق و باطل فرمودهاند<sup>۳۲</sup>:

| ۱. ب، ج: وحده.            | ٢. الف، ج: اخير.                  | ۳. ب: عبارت.                       |
|---------------------------|-----------------------------------|------------------------------------|
| ۴. الف، ب: فهذا؛ ج: فهذه. | ۵. ج: – منها.                     | ۶. ب: - هی.                        |
| ۷. ج: الاظهور؛ د: لظهور.  | ۸. ب، ج: الستته.                  | ٩. ج: للظهور.                      |
| ١٠. الف، ب: الأخير.       | ۱۱. ب: على.                       | ١٢. الف: بهذا.                     |
| . ۱۳. ج: - هفت.           | ۱۴. ب: - که.                      | ۱۵. ب: + مراتبها.                  |
| ۱۶. ب، ج: به.             | ۱۷. ب: - و فراخی خود در آن وقت او | را انسان كامل گويند و عروج انبساط. |
| ۱۸. ب: + بود آن.          | ۱۹. الف: + است.                   | ۲۰. الف، ب: - بود.                 |
| ۲۱. ج: گويند.             | ۲۲. د: - اسماء.                   | ۲۳. ج: + و.                        |
| ۲۴. ج: طلاق.              | ۲۵. ج: + و.                       | ۲۶. د: مراتب.                      |
| ۲۷. ب، ج: - و.            | ۲۸. الف: + و.                     | ۲۹. ج: کون.                        |
| ۳۰. ج: خلقته.             | ۳۱. ج: حضرت مولانا.               | ۳۲. ج: بر آن.                      |
| ۳۳. ج: سدی.               | ۳۴. ب: - چنانچه مولوی زندیقی.     |                                    |

و إن لذلك<sup>†</sup> الوجود كمالين<sup>4</sup> احدهما كمال ذاتى و ثانيهما كمال اسمائى. اما الكمال الذاتى فهو عبارة عن ظهوره تعالى على نفسه بنفسه فى نفسه لنفسه بلا اعتبار الغير و الغيرية. و الغناء المطلق لازم لهذا الكمال الذاتى و معنى الغناء المطلق مشاهدته تعالى فى نفسه جميع الشئون و الاعتبارات الالهية و الكيانية مع احكامها و لوازمها و مقتضياتها على وجه كلى<sup>2</sup> جملى لاندراج الكل فى بطون الذات و وحدته كاندراج جميع الاعداد فى الواحد العددى<sup>٢</sup>.

و مر آن وجود را دو کمال اند؛ یکی کمال ذاتی و دوم<sup>^</sup> کمال اسمائی. و کمال ذاتی عبارت است از ظاهر شدن حق-سبحانه و تعالی- بر ذات خود از ذات<sup>۹</sup> خود در ذات خود برای ذات خود بی اعتبار غیر و غیریت. و غنای مطلق لازمهٔ این کمال ذاتی است و معنی غنای مطلق آن است که مشاهدهٔ حق -سبحانه و تعالی- در ذات خود همهٔ شئون و اعتبارات الهی' و کونی'' را با احکام<sup>۲۱</sup> و لوازم و مقتضای<sup>۳۳</sup> او بر وجه کلی جملی<sup>۱۴</sup> زیرا چه همهٔ آن در بطون ذات و<sup>۱۵</sup> وحدت او<sup>۲</sup> چنانچه همهٔ اعداد در واحد عددی<sup>۲۱</sup> مندرجاند.

و انما سميت غناء مطلقاً<sup>٨</sup> لانه تعالى بهذه المشاهدة مستغن<sup>١</sup> عن <sup>٢</sup> ظهور العالم على وجه التفصيل<sup>٢</sup> لاحاجة له فى حصول المشاهدة<sup>٢٢</sup> الى العالم<sup>٢٣</sup> و ما فيه؛ لان مشاهدة جميع الموجودات حاصلة له تعالى عند اندراج الكل فى بطونه و وحدته<sup>٢٢</sup> و هذه

٣. جامي، لوايح، ص٤٦٢. ۲. ج: چون. ۱. ب: شعر را ندارد. ۶. الف: كل. ۵. ج: کما. ۴. ج: کذلک. ٩. ج: - از، + ب. ٨. ج: دويم. ٧. الف: العدي. ١٢. ب، ج: باحكام. ۱۱. ج: کونیه. ١٠. ج: ألهيه. ۱۴. الف، ب: + باشد. ١٣. ب: مقتضاها؛ ج: مقتضاهاي. ۱۵. ب، ج: + در. الف: - چنان چه همهٔ اعداد در واحد عددی. ۱۶. ب: - او. ۲۰. الف: ان. ۱۸. ب: مطلق. ۱۹. ب، د: مستغنی. ٢١. ج: - لأنه تعالى بهذه المشاهدة مستغن عن ظهور العالم على وجه التفصيل. ۲۲. ب: المشاهدت. ۲۴. ج: وحديه. ٢٣. الف: للعالم.

المشاهدة تكون شهوداً غيبباً' علمياً كشهود المفصل في المجمل و الكثير في ّ الواحد و النخلة مع الاغصان و توابعها في النواة الواحدة.

و نامیده نشده است<sup>۳</sup> این مشاهدهٔ مذکوره<sup>†</sup> به غنای مطلق مگر از این جهت که حق -سبحانه و تعالی- بدین مشاهده بی نیاز است از ظهور عالم بر وجه تفصیل. و در حصول این مشاهده مر او را هیچ حاجت نیست سوی عالم و چیزی که در وی است؛ زیرا چه مشاهدهٔ جمیع موجودات حاصل است مر او را نزدیک مندرج شدن همه در بطون ذات او و در وحدت او و این مشاهده، شهود غیبی علمی باشد چنانچه شهود<sup>6</sup> مفصل در مجمل و بسیار در واحد و نخل با همه شاخهها و توابع<sup>۶</sup> او در یک هسته<sup>۷</sup>؛ چنانچه این رباعی مولوی جامی<sup>^</sup> مشیر بر این معنی است<sup>6</sup>:

دامان غنای عشق<sup>۱۱</sup> پاک آمدو پاک آزآلودگی نیاز ما مشتی خاک چون جلوه گر و نظارگی<sup>۱۲</sup> جمله خود اوست گر ما و تو در میان نباشیم چه باک<sup>۱۲</sup>

و اما الكمال الاسمائى فهو عبارة عن ظهوره تعالى على نفسه و شهوده<sup>١</sup>٬ ذاته فى التعينات<sup>١</sup>٬ الخارجية اعنى<sup>٢</sup>٬ العالم<sup>١</sup>٬ و ما فيه و هذا<sup>١</sup>٬ الشهود<sup>۱</sup>٬یكون<sup>۲٬</sup> شهوداً عيانياً<sup>٢</sup> عينياً<sup>٢</sup>٬ وجودياً<sup>٢</sup>٬ كشهود المجمل فى المفصل و الواحد فى الكثير و النواة<sup>٢</sup>٬ فى النخلة و توابعها.

اما کمال اسمائی عبارت است از ظهور حقت عالی بر ذات خود و شهود او مر ذات خود را در این تعینات خارجیه یعنی عالم و چیزی که در اوست و این شهود، عیانی<sup>۲۵</sup> و عینی و<sup>۲۶</sup> وجودی باشد؛ همچو شهود مجمل در مفصّل و یکی در بسیار و هسته<sup>۲۷</sup> در نخل

$$1.$$
 الف: عینیاً. $Y.$  الف: - فی. $Y.$  ج: نامیده نشد. $4.$  ب: مذکور؛ ب، ج: + را. $0.$  ب، ج: مشهود. $8.$  ب، ج: با شاخها و همهٔ توابع. $4.$  ب: مذکور؛ ب، ج: + را. $0.$  ب، ج: مشهود. $8.$  ب، ج: با شاخها و همهٔ توابع. $4.$  در نسخهها چنین است: حسته. $0.$  ج: حضرت مولانا جامی قدس سره. $9.$  ب: - چنانچه این رباعی مولوی جامی مشیر بر این معنی است. $0.$  ب: شعر را ندارد. $9.$  ب: - چنانچه این رباعی مولوی جامی مشیر بر این معنی است. $0.$  ب: شعر را ندارد. $11.$  الف، ب: مطلق. $11.$  ج: نظاره گر. $11.$  جامی، لوایج،  $0.28$ . $14.$  الف، ب، ج: شهود. $0.1.$  الف: تعینات. $11.$  جامی، لوایج،  $0.28$ . $14.$  الف، ب، ج: شهود. $0.1.$  الف: تعینات. $11.$  جامی، لوایج،  $0.28$ . $14.$  الف، ب. ج: شهود. $0.1.$  الف: تعینات. $11.$  جامی، لوایج،  $0.28$ . $15.$  به بهود. $0.1.$  الف: تعینات. $11.$  ج: بالعالم. $17.$  ج: بالعالم. $0.1.$  الف: قده. $0.1.$  ج: عینا. $17.$  ج: یکون. $0.1.$  ج: غنانیاً؛ د: – عیانیاً. $0.1.$  ج. $17.$  ج: عرفن. $0.1.$  ج. $0.1.$  ج. $17.$  ج: یکون. $0.1.$  ج. $0.1.$  ج. $17.$  ج. $0.1.$  ج. $0.1.$  ج. $17.$  ج. $0.1.$  ج. $0.1.$  ج. $17.$  ج. $0.1.$  ج

و در ٔ توابع و لواحق آن و این تمثیلات نیز بر همهٔ وجوه نباید دانست که ذات حق -سبحانه و تعالی- برتر است از اینکه به همهٔ وجوه مماثلت به مخلوق دارد.

و هذا الكمال الاسمائى من حيث التّحقق و الظهور موقوف على وجود العالم و ما فيه لان معناه السابق لايحصل الا بظهور العالم على وجه التفصيل.

و این کمال اسمائی از حیثیت تحقّق و ظهور موقوف است بر وجود عالم و بر آنچه در اوست؛ زیرا چه معنای مذکور کمال اسمائی حاصل نشود مگر به ظهور عالم بر وجه تفصیل. اگر کسی گوید که از این لازم میآید که حق -سبحانه و تعالی- در کمالیّت ذات و صفات خویش به غیر محتاج<sup>۲</sup> باشد و این محال است که او محتاج غیر شود، گفته شود<sup>۲</sup> وجود او در ذات خود کامل است و در کمالیّت خود به غیر محتاج نیست؛ چنان چه این معنی در<sup>†</sup> کمال ذاتی مفهوم گشت، همچنان اسماء و صفات او در ذات خود بی شبهه<sup>۵</sup> کامل اند؛ لیکن ظاهر شدن کمالیّت صفات و اسماء موقوف است بر وجود این عالم. پس متن است <sup>۲</sup> که از متن معلوم میشود که تحقّق اسماء نیز بر عالم موقوف است، گویم<sup>۸</sup> که<sup>۹</sup> مخالف نیست و <sup>۲۰</sup> توجیهش این است که این کمال اسمائی دو معنی دارد یکی معنی محالف نیست و <sup>۲۰</sup> توجیهش این است که این کمال اسمائی دو معنی دارد یکی معنی محالف نیست و <sup>۲۰</sup> شد و دیگر معنی لغوی و آن این است که اسمای حق -سبحانه وتعالی-مولی حد ذاتها کامل اند چنان چه ذات او<sup>۹</sup> پس بهاعتبار معنی مصطلح تحقّق او موقوف است بر وجود عالم و به اعتبار معنی لغوی ظهور او موقوف است بر وجود عالم و موقوف است بر وجود عالم و به مین این است که این کمال اسمائی دو معنی دارد یکی معنی معنی حد ذاتها کامل اند چنان چه ذات او<sup>۹</sup> پس به اعتبار معنی مصطلح تحقّق او موقوف است بر وجود عالم و به اعتبار معنی لغوی ظهور او موقوف است بر وجود عالم نه تحقق او رباعی<sup>۲۱</sup>

ت احق گردد به جمله اوصاف عیان واجب باشد که ممکن آید به میان ورنه به کمال ذاتی از عالمیان فرد است و غنی چنان که خود کرد بیان<sup>۱۳</sup> و این مسئلهٔ مزلة الاقدام و خارج از فهم عالم، نیکو فهم کنی تا در غلط نیفتی.

۲. ج: - در.
 ۲. ب: ج: - در.
 ۲. ب: ج: - در.
 ۹. الف، ج: شبه.
 ۲. الف، ب: مخالف است عبارت متن را.
 ۹. الف: - که.
 ۲. الف: - که.
 ۲. جامی، شرح رباعیات، ص۳۷.

و إنّ ' ذلك الوجود ليس بحالٌ في الموجودات و لامتّحد ّ بها لان الحلول و الاتحاد لابد لهما من وجودين حتى يحل احدهما في الآخر او يتّحد احدهما بالآخر ّ؛ و الوجود واحدًّ لاتعدد له اصلاً و انما التعدد في الصفات على ما يشهد به ذوق العارفين و وجدانهم.

و آن هستی درون<sup>۵</sup> موجودات درنیامده است و نه بدو متّحد است<sup>7</sup> زیرا چه در آمدن و متحد شدن<sup>۷</sup> از دو وجود چاره نیست تا یکی در دیگری درآید یا بدو متحد شود. و وجود حقیقی از یکی بیش نیست و اصلاً شمار ندارد و شمار و تعدد<sup>۸</sup> نیست<sup>۹</sup> مگر در صفات، چنانچه ذوق<sup>۱۰</sup> عارفان دین و وجدان ارباب کشف و یقین بر آن شاهد است.

و معنی اتحاد بر سه وجه است: یکی آن است که به جمیع وجوه یکی بود و<sup>۱۱</sup> یا در حقیقت کلّی یکی بود یا مغایرت شخصی<sup>۱۲</sup> تا<sup>۱۲</sup> آنکه [به] دوستی متّحد<sup>۱۴</sup> گردیده یکی<sup>۱۵</sup> شوند<sup>۱</sup><sup>۹</sup>. پس این هر سه معنی<sup>۱۱</sup> در آن وجود به<sup>۱۸</sup> نسبت<sup>۱۹</sup> موجودات منتفیاند: انتفای معنی اول بدیهی است، از آن مصنّف<sup>۲۰</sup>-فتح الله فی عمره<sup>۲۱</sup> - دلیلش نگفت و انتفای معنی دویمی<sup>۲۲</sup> و سیومی نظری است، از آن دلیل را<sup>۲۳</sup> ذکر کرده<sup>۱۲</sup>.

و إنّ العبودية و التّكليف<sup>ة</sup> و الراحة و العذاب و الالم<sup>٢٢</sup> كلها راجعة الى التّعينات<sup>٢٢</sup> و إنّ ذلك الوجود باعتبار مرتبة<sup>٢٨</sup> الاطلاق منزه عن هذه الاشياء كلها.

یعنی بندگی و تکلیف و راحت و درد و غم و اندوه و الم راجع است سوی این تعیّنات و آن وجود بهاعتبار مرتبهٔ اطلاق پاک و منزّه است از جمیع این نقایص<sup>۲۱</sup>. اگر کسی گوید که چون وجود حقیقی یکی است پس اگرچه از روی ظاهر اطلاق<sup>۳۰</sup> این اشیاء بر این

تعیّنات باشد، اما از روی حقیقت بر آن وجود حقیقی بود، گفته شود که از <sup>۱</sup> مثال سابق مفهوم شده است که حکم ذات، چیزی دیگر است و حکم ظهور آن ذات چیزی دیگر<sup>۲</sup>. آنچه بر ظهور راجع میشود بر ذات راجع نمیشود؛ چنانچه از خُردی عکسی که در آیینه مینماید خُردی<sup>۳</sup> شخص آن<sup>†</sup> حاصل نمیآید و همچنان دیگر صفات از بزرگی و درازی و پهنایی. پس جمیع این<sup>۵</sup> نقایص از روی حقیقت بر این تعیّنات باشد نه بر آن وجود حقیقی. هو الموفق<sup>5</sup> للسّداد<sup>۷</sup> و الهادی الی الرشاد<sup>۸</sup>.

و إنّ ذلك الوجود محيط بجميع ُ الموجودات كاحاطة الملزوم باللوازم و الموصوف بالصفات لا كاحاطة الظرف بالمظروف او الكل بالجزء َ ْ ، تعالى عن ذلك علواً كبيراً.

و آن وجود محیط است به جمیع موجودات همچو احاطهٔ ملزوم به لوازم و موصوف به صفات؛ چنانچه عالم مر صفت علم، و قادر مر صفت قدرت<sup>۱۱</sup>، و آتش مر حرارت و یخ مر برودت را<sup>۱۱</sup>، نه احاطهٔ آوند مر چیزی را که در وی است<sup>۱۳</sup> یا احاطهٔ کل مر جزو را<sup>۱۱</sup> که حق -سبحانه و تعالی- از چنین احاطه برتر است و منزّه<sup>۱۵</sup>. رباعی<sup>۱۶</sup>

و إنّ ذلك الوجود كما انه باعتبار محض اطلاقه سار'' في ذوات جميع الموجودات بحيث يكون ذلك الوجود في تلك الذوات عين تلك الذوات كما كانت تلك الذوات قبل الظهور في ذلك الوجود عين ذلك الوجود.

و آن وجود بهاعتبار محض اطلاق خود ساری است<sup>۱۰</sup> در ذاتهای همهٔ موجودات به مثابهای که هست آن وجود در آن ذاتها عین آن ذاتها؛ چنانچه بود<sup>۲۰</sup> آن ذاتها پیش از ظهور در آن وجود عین<sup>۲۱</sup> آن وجود.

| ۳. ب، ج: + در.       | ۲. الف،ب: – است.       | ۱. ب: - که از.                 |
|----------------------|------------------------|--------------------------------|
| ۶. الف: الموافق.     | ۵. ب: - این.           | ۴. الف، ب: + صورت.             |
| ٩. الف، ب، ج: لجميع. | ۸. ب، ج: الرنشاد.      | ۷. الف: للشداد.                |
| ۱۲. ب: - را.         | ۱۱. ب: - قدرت.         | ۱۰. الف: بالخير.               |
| ۱۵. ج: - و منزه.     | ۱۴. ج: + زيرا.         | ۱۲. ج: باشد.                   |
| ۱۸. ج: سيار.         | ۱۷. جامی، لوایح، ص٤٥٩. | ۱۶. ب، ج: این دو بیت را ندارد. |
| ۲۱. ج: + در.         | ۲۰. ج: بودند.          | ۱۹. ج: سیاریست.                |

و كذلك الصفات الكاملة لذلك الوجود باعتبار كليتها و اطلاقها سارية فى جميع صفات الموجودات بحيث تكون تلك الصفات الكاملة فى ضمن الصفات الموجودات عين صفات الموجودات كماكانت صفات الموجودات قبل الظهور فى تلك الصفات الكاملة عين تلك الصفات الكاملة .

یعنی همچنان صفات کاملهٔ آن وجود بهاعتبار کلیّت و اطلاق خود ساری است در صفات همهٔ موجودات به حیثیتی که آن<sup>۷</sup> صفات کامله در ضمن صفات موجودات عین آن صفات موجودات اند، چنانچه بودند صفات موجودات پیش از ظهور در آن<sup>۸</sup> صفات کامله عین آن<sup>۹</sup> صفات کامله. و مراد از عینیّت، عینیّتی است از حیثیّت محض<sup>۱۰</sup> حقیقت وجود نه از حیثیت اطلاق وجود و صفات او و تقیّدات<sup>۱۱</sup> ذات موجودات و صفات او؛ زیرا که وجود و صفات او از این حیثیت مغایرند مر ذوات موجودات را و صفات او <sup>۱۰</sup> را<sup>۳۱</sup>.

و انّ العالم بجميع اجزائه اعراض و المعروض هو الوجود.

یعنی عالم به همهٔ اجزای خویش اعراض هست و عرض<sup>۱۰</sup> آن را گویند که در موجودیّت خود محتاج به غیر باشد؛ چنانچه رنگها و بویها. پس نزد متکلمان حرکت و سکون و الوان اعراض اند<sup>۱۵</sup> و معروض جواهر و اجسام که بی اجسام این چیزها ظاهر نتوانند شد<sup>۱۰</sup>. و نزد محققان جواهر و اجسام نیز اعراض اند<sup>۱۰</sup> و معروض وجود حق تعالی است که قیام جمیع موجودات بی وجود<sup>۱۰</sup> آن متصور<sup>۱۰</sup> نیست.

و انّ للعالم `` ثلاثة مواطن؛ احدها التعين الاول و يسمّى فيه شئوناً و ثانيها التعين الثاني'` و يسمى فيه اعياناً ثابتة و ثالثها في`` الخارج و يسمّى فيه اعيانا خارجية.

و مر این عالم را سه محل اند یکی از آن تعیّن اوّل است و در این موطن نام اجزای عالم در اصطلاح صوفیه شئون میگویند و محل دیگر آن عالم تعین ثانی است و در این <sup>۱</sup> محل نام آن در اصطلاح ایشان اعیان ثابته میدارند و محل سیومی این خارج است و در این محل<sup>۲</sup> به اعیان خارجیه مینامند.

و انّ الاعيان الثابتة ماشمت رائحة الوجود و انما الظاهر أ احكامها و آثارها.

یعنی اعیان<sup>۵</sup> ثابته بوی وجود<sup>۶</sup> نبوییدهاند و بر صور علمیهٔ خودند و هم بر آن خواهند بود؛ چنانچه بدین رباعی مولوی<sup>۷</sup> جامی -قدس سره- اشاره<sup>^</sup> فرمود<sup>۱</sup>: رباعی<sup>۱۰</sup>

> اعیان که مخدرات سرّ قدماند در ملک بقا پردگیان حرماند هستند همه مظاهر نور وجود با آنکه مقیم ظلمات عدماند

و ظاهر نشده است مگر احکام و<sup>۱۲</sup> آثار اینها. یعنی آن هستی به احکام و آثار اینها متلبّس شده و ظهور نموده است<sup>۱۳</sup>.

و انّ المدرک اولاً فی کل شیئ هو الوجود و بواسطته یدرک ذلک الشیئ کالنّور<sup>۱٬</sup> بالنسبة الی سائر الالوان<sup>۵٬</sup> و الاشکال و لاجل<sup>۱٬</sup> دوام الظهور و شدته<sup>۱٬</sup> لا یعلم هذا<sup>۱٬</sup> الادراک الا الخواص.

یعنی نزد<sup>۱</sup> محققان چیزی که <sup>۲۰</sup> اول مدرک می گردد<sup>۲۱</sup> در هر شیئ همان هستی مطلق است و بهواسطهٔ او چیزهای دیگر ادراک کرده می شود؛ چنان چه نور به نسبت سایر رنگها و<sup>۲۲</sup> شکل ها اول مدرک می شود و از جهت دوام<sup>۲۳</sup> ظهور آن هستی و سخت پیدایی

آن وجود مطلق، نمی دانند آن ادراک را مگر خاصان حق.

و انّ القرب قربان: قرب النوافل و قرب الفرائض؛ اما قرب النوافل فهو زوال صفات ٔ البشرية و ظهور صفاته تعالى عليه بأن يحيى و يميت باذنه تعالى و يسمع و يبصر من جميع جسده ۲ لا من الاذن و العين فقط و كذا يسمع المسموعات من بعيد ۲ و يبصر المبصورات ۲ من بعيد و على هذا القياس؛ و هذا معنى فناء صفات ۲ العبد فى صفات الله تعالى و هو ثمرة النوافل.

و قرب دو نوع است یکی قرب نوافل دویم<sup>^</sup> قرب فرایض. و قرب نوافل<sup>۱</sup> عبارت است از دور شدن صفات بشریت سالک و ظاهر شدن صفات حق تعالی به نوع<sup>۱۰</sup> انبساط بر او<sup>۹</sup> بدین وجه که<sup>۱۱</sup> مرده<sup>۲۲</sup> را زنده کند و زنده<sup>۲۳</sup> را بمیراند به اذن حق تعالی و ببیند و بشنود از همه<sup>۲۴</sup> بدن خویش نه از گوش و چشم فقط و همچنین مسموعاتی که<sup>۱۵</sup> دورند آنها را بشنود و مرئیّاتی<sup>۹۰</sup> که بعیدند<sup>۱۷</sup> آنها را ببیند و هم بر این قیاس دیگر<sup>۱۰</sup> صفات او. و معنی فانی شدن صفتهای سالک در<sup>۱۰</sup> صفات<sup>۲۰</sup> حق – سبحانه و تعالی– آن است که مذکور شد و این ثمرهٔ نوافل است.

و اما قرب الفرائض فهو فناء العبد بالكلية عن شعور جميع الموجودات حتّى عن نفسه ايضاً بحيث<sup>٢٢</sup> لم يبق فى نظره الا وجود الحق -سبحانه و تعالى- و هذا<sup>٢٢</sup> فناء العبد فى الله تعالى و هو ثمرة الفرائض.

اما قرب فرایض، پس آن عبارت است از فانی شدن سالک بالکلیة<sup>۲۲</sup> از شعور همهٔ موجودات تا از نفس خود نیز به حیثیتی که نماند در دیدهٔ<sup>۲۴</sup> او مگر هستی حق -سبحانه و تعالی- و این است<sup>۲۵</sup> فنای سالک در ذات حق -سبحانه و تعالی- و این نتیجهٔ فرائض

| ٣. ج: البعيد.          | ۲. الف: جده.            | ۱. ب، ج: صفاته.                    |
|------------------------|-------------------------|------------------------------------|
| ۶. ب، ج: الصفات.       | ۵. الف: الظلمات.        | ۴. الف، ب، ج: المبصرات.            |
|                        | ۸. ب: دوم.              | ۷. ب، ج: - العبد.                  |
| ۱۰. ب، ج: بنوعی.       | افل.                    | ٩. الف: - دويم قرب فرايض و قرب نوا |
| ۱۳. الف: - كند و زنده. | ۱۲. ب: کرده.            | ۱۱. ب: - که.                       |
| ۱٦. ب، ج: مرائیاتی.    | ۱۵. ب: - که.            | ۱۴.ج: هم.                          |
| ۱۹. ج: - در.           | ۱۸. ب: + معنی.          | ۱۷. الف: در ظلماتاند.              |
| ۲۲. ب، ج: + معنی.      | ۲۱. ج: يحيث.            | ۲۰. ج: - صفات.                     |
| ۲۵. ب، ج: + معنی.      | ۲۴. الف: باطل؛ ب: باطن. | ۲۳. ب، ج: بکلیه.                   |

است. حضرت مسعودبک'راست':

رباعی<sup>۲</sup> من صورت خود را به فنا<sup>۴</sup> می بینم پوشیده در او سرّ بقیا می بینم لوح نظر از نقش دو عالم شستم زان روی بر او وجه خیدا می بینم

و ان من القائلين بوحدة الوجود<sup>ه</sup> من يعلم ان الحق -سبحانه و تعالى- حقيقة جميع الموجودات و باطنها علماً يقيناً ولكن لايشاهد الحق -سبحانه و تعالى- فى الخلق و منهم من يشاهد الحق فى الخلق شهوداً حالياً بالقلب و هذه ً المرتبة اولى ٌ و اعلى ُ من المرتبة الاولى و منهم من يشاهد الحق فى الخلق و الخلق فى الحق بحيث لايكون احدهما مانعا عن الآخر و هذه المرتبة الاخيرة ' اولى و اعلى ' من المرتبتين السابقتين '' و هى مقام الانبياء و الاقطاب بمتابعتهم.

و بعضی از قائلان وحدت وجود<sup>۱۳</sup> میدانند به علم<sup>۱۴</sup> یقینی که حق -سبحانه و تعالی<sup>۱۰</sup> - حقیقت<sup>۱</sup> جمیع<sup>۱۷</sup> موجودات و باطن وی است؛ اما مشاهدهٔ او در خلق نمیتوانند کرد<sup>۱۸</sup> از جهت کماستعدادی خود و بعضی از ایشان مشاهدهٔ حق در خلق میکنند به شهود<sup>۱۰</sup> ذوقی<sup>۲۰</sup> به دل و این مرتبه بلند و<sup>۲۱</sup> بزرگ است از مرتبهٔ اول و بعضی از ایشان مشاهدهٔ حق در خلق و مشاهدهٔ خلق<sup>۲۲</sup> در حق میکنند به حیثیتی که یکی مر دیگری را مانع نمیآید و این مرتبه ارفع و اعلی است از آن دو مرتبهٔ سابق و این مرتبه مقام انبیاء است و قطبان را نیز این مرتبه<sup>۲۲</sup> حاصل<sup>۲۲</sup> میشود از کمال متابعت ایشان به انبیاء - صلوات الله و سلامه علیهم اجمعین<sup>۲۵</sup> - اما بهاعتبار ذات آن مرتبه و بهاعتبار بعض کمالیّت

۱. احمد بن محمد نخشبی بخارایی دهلوی ملقب به مسعودبک، از صوفیان سدههای هشتم و نهم هجری در هند است که آثار نغزی به نظم و نثر به فارسی مانند دیوان اشعار و مرآة العارفین از او برجای مانده است.

۳. ج: شعر؛ ب: این دو بیت را ندارد. ۴. ج: بغنا. ۲. ج: + قدس سره. ٧. ج: الاولى. ۶. الف: هذا. ۵. ب: - الوجود. ٩. الف: هذالمرتبه. ١٠. ج: الاخره. ٨. الف: على. ١٣. الف، ب: الوجود. ١٢. ب، ج: السابقين. ١١. الف: على. ۱۶. ب: حقيقه. ١٥. الف: + و. ۱۴. الف، ب: بعلمي. ۱۹. ب: بشهودی. ۱۸. ب، ج: - کرد. ١٧. ب، ج: همه. ٢٢. الف: - و مشاهدهٔ خلق. ۲۱. الف: - و. ۲۰. ج: ذوق. ۲۴. الف: - حاصل. ۲۳. ج: رتبه. ٢٥. الف: عليه السلام ؛ ب: صلوات الله عليهم اجمعين.

آن نه <sup>۱</sup> بهاعتبار آن کمالیت که انبیاء -صلوات الله و سلامه علیهم اجمعین <sup>۲</sup> - را می شود که آن محال است؛ چنانچه حضرت <sup>۳</sup> بایزید بسطامی -قدس <sup>۴</sup> سره - بر آن اشارت فرمودهاند: «ما مثل معرفة الخلق و علمهم بالنبی -صلی الله علیه و سلم<sup>6</sup> - الا کمثل نداوة تخرج <sup>۶</sup> من رأس الزق<sup>۷</sup> المربوط»<sup>۸</sup>. یعنی نیست مانند علم و<sup>۴</sup> معرفت همهٔ خلق به نسبت علم و معرفت <sup>۱۰</sup> نبی -صلی الله علیه و سلم<sup>۱۰</sup> - مگر همچو تری که ظاهر می شود از دهن سبوی<sup>۲</sup> و<sup>۳</sup> یا مشکی که<sup>۱۰</sup> به چیزی پر کرده و دهنش بسته باشند<sup>۱۰</sup>.

و من المحال ان تحصل<sup>1</sup> المرتبة المتوسطة<sup>11</sup> من تلك المراتب الثلاثة<sup>14</sup> لمن خالف الشريعة و الطريقة فضلاً عن المرتبة الاخيرة<sup>11</sup> التي هي اعلى مما<sup>11</sup> سواها من المرتبتين<sup>11</sup>.

و محال است که کسی بی پیروی شریعت نبوی و طریقت مصطفوی، مرتبهٔ دویمی<sup>۲۲</sup> را برسد دورتر از اینکه مرتبهٔ سیومی که اعلیتر از آن هر دو است، آن را برسد. حضرت خواجه<sup>۳۲</sup>سنایی<sup>۲۴</sup> میفرماید<sup>۲۵</sup>:

بیت<sup>۶۶</sup> سوی حق<sup>۲۲</sup> بی رکاب مصطفوی نـدود پایـت ار بسـی بـدوی<sup>۲۸</sup> و انّ جمیع الموجودات من حیث الوجود عین الحق - سبحانه و تعالی- و من حیث التّعین غیر الحق -سبحانه و تعالی- و الغیریة اعتباریة<sup>۲۹</sup> و اما<sup>۳۰</sup> من حیث الحقیقة فالکل هو الحق - سبحانه و تعالی.

و بهدرستی که<sup>۱</sup> همهٔ موجودات از حیثیت هستی عین حقاند - سبحانه و تعالی- و از روی تعیّن همه<sup>۲</sup> غیر او و غیریت اعتباری است نه حقیقی؛ چنانچه<sup>۳</sup> مولوی جامی فرمودهاند<sup>†</sup>:

رباعی<sup>6</sup> گر طالب شربود وگر کاسب <sup>\*</sup> خیر گر صاحب خانقاه <sup>\*</sup> و گر راهب دیر از روی تعین همه غیرند نه عین وز روی حقیقت هم عین اند نه غیر <sup>\*</sup> اما از حیثیت محض حقیقت وجود همه حق اند؛ چنان چه حضرت مولانا جامی -قدّس سرّه - مؤیّد این معنی گفته <sup>\*</sup>: رباعی <sup>۱۰</sup>

همسایه و همنشین و همره همه اوست در دلق گدا و اطلس شه همه اوست در انجمن فرق و نهانخانهٔ جمع بالله همه اوست ثم بالله همه اوست'' سؤال<sup>۱۲</sup>؛ اگر گویی پس از این لازم میآید<sup>۱۳</sup> که حق -سبحانه و تعالی- بذاته در اشیای کریهه و چیزهای شنیعه بود و این غایت وقاحت و نهایت قباحت است، گفته شود<sup>۱۴</sup> بدان! -الهمک الله الامر علی ما هو علیه- که مکروه و مرغوب و خیر و شر امور<sup>۱۵</sup> اعتباریاند برحسب طبایع مختلفه؛ چنان که نزدیک<sup>۱۰</sup> طبعی مثلاً شیئی مکروه و شرّ است و نزدیک طبعی<sup>۱۲</sup> دیگر همان<sup>۱۸</sup> شییء<sup>۱۹</sup> مرغوب و خیراست؛ چنان چه بدیهی است حاجت به تمثیل ندارد. پس چیزی که به همهٔ وجوه<sup>۲۰</sup> علی الاطلاق شرّ و مکروه بود<sup>۲۱</sup>، نیست و<sup>۲۲</sup>

و نیز <sup>۱</sup> گفته شود که ظاهر شدن او در این اشیا<sup>۲</sup> مستلزم نقص <sup>۲</sup> نیست؛ زیرا که بهواسطهٔ ظهور او<sup>†</sup> در مظاهر خسیسه، نه<sup>6</sup>در او نقص و عیب پدید آید و نه بهواسطهٔ ظهور او در مظاهر شریفه، او را زیادت و<sup>2</sup> کمال بیفزاید<sup>۷</sup>. و این را دو مثال اند؛ یکی آنکه نور آفتاب بر اشیای مطیّب و خوشبو و کریهه و بدبوی تابد، نه او از آن اثر <sup>۸</sup>خوش، بو گیرد<sup>۹</sup> و نه از این رنگ بد، بو پذیرد. دیگر آنکه روح متصرّفه در بدن انسان موجود است با<sup>۱۰</sup> جمیع ذرات بدن و محیط است بدو<sup>۱۱</sup>، با وجود چندین پلیدیهای قالب<sup>۱۲</sup>، پاک و لطیف<sup>۱۳</sup> است<sup>۱۱</sup> چنانچه پیش از تعلق بدن پاک و لطیف بود. پس نور حقیقی که الطف<sup>۱۵</sup> از همه<sup>۱</sup> لطیف است او را<sup>۱۷</sup> از این چه نقصان<sup>۱۰</sup> لازم آید فافهم!

و مثاله الحباب'' و`` الموج و كوز'` الثلج؛ فإن كلّهن من حيث الحقيقة عين الماء و من حيث التعين غير الماء و كذا<sup>٢٢</sup> السراب من حيث الحقيقة عين الهواء و من حيث التعين غير الهواء و السراب فى الحقيقة هواء ظهر بصورة الماء.

و مثال آنکه همه موجودات از روی<sup>۳۲</sup> محض<sup>۴۲</sup> حقیقت وجود<sup>۲۵</sup>، عین حقاند<sup>۴۰</sup> و از روی تعیّن غیر او<sup>۲۷</sup>، آن است<sup>۲۸</sup> که مثل حباب و موج و کوزهٔ یخ؛ پس بهدرستی که اینهمه<sup>۴۲</sup> از روی حقیقت عین آباند و از روی تعیّن غیر او<sup>۳۰</sup>؛ همچنین<sup>۳۱</sup> سراب<sup>۲۳</sup> از روی حقیقت عین هواست و از روی تعین غیر او<sup>۳۳</sup>. سراب<sup>۳۴</sup> فیالحقیقة هواست که بهصورت

| ۳. ج: نغص.                        | ۲. ج: + بود.                       | ۱. ج: + و.                      |
|-----------------------------------|------------------------------------|---------------------------------|
|                                   |                                    | - ,                             |
| ۶. ج: -و.                         | ۵. الف: – نه.                      | ۴. ج: - او.                     |
| ۹. ج: گردد.                       | ۸. ب: اثری.                        | ۷. ب: نيفزايد.                  |
| ۱۲. ب، ج: + او.                   | ۱۱. ب، ج: +و.                      | ۱۰. ب: تا.                      |
| ١٥. الف: الطلف.                   | ۱۴. الف، ب: هست.                   | ۱۳. ج: نظيف.                    |
| ۱۸. ج: نقص.                       | ۱۷. ب: + چه.                       | ۱۶. ب: - همه.                   |
| ۲۱. د: کون.                       | ۲۰. الف: – و.                      | ۱۹. الف: حباب.                  |
| ۲۴. الف: به محض.                  | ۲۳. الف: – از روی.                 | ۲۲. الف: کذلک.                  |
| ۲۷. ج: - او.                      | ۲۶. ج: آباند.                      | ۲۵. ج: + حقيقت.                 |
|                                   | ۲۹. ب: - پس بەدرستى كە اينھمە.     | ۲۸. ج: آباند.                   |
| ه از روی حقیقت عین آباند و از روی | وج و کوزهٔ یخ. پس بهدرستی که اینهم | ۳۰. ب: آب؛ ج: - که مثل حباب و م |
|                                   |                                    | تعين غير او.                    |
| ۳۳. ج: هوا.                       | ۳۲. ب، ج: کورآب.                   | ۳۱. ب، ج: همچنان.               |
|                                   |                                    | ۳۴. ب، ج: و آن کوراب.           |

آب ظاهر شده است<sup>۱</sup>؛ چنانچه این رباعی [را] حضرت مولانا جامی - قدّس سرّه- بر این معنی فرموده است<sup>۲</sup>:

رباعی<sup>۳</sup> بحریست کهن وجود<sup>۱</sup> بیپایان آب<sup>۵</sup> ظاهر گشته به صورت موج و حباب هان تا نشود حباب یا<sup>۲</sup> موج حجاب هر<sup>۷</sup> بحر که آن جمله سراب است و سرآب<sup>۸</sup> و امثال<sup>۹</sup> دیگر نیز<sup>۱۰</sup> بسیارند؛ اگر کسی در دریای تفکّر و به سیر باطن درآید هزاران جواهر<sup>۱۱</sup> بهدست آرد.

و الدلائل الدّالَة<sup>١</sup> على وحدة الوجود كثيرة اما من *القرآن*<sup>١</sup> فقوله ـعزّ وجلّ: «و لله المشرق و المغرب»، «فاينما تولّوا فثمّ وجه الله»، «و نحن اقرب اليه من حبل الوريد»، «و هو معكم اينما كنتم»، «و نحن اقرب اليه منكم ولكن لاتبصرون»، «و انّ الذين يبايعونك انما يبايعون الله يدالله فوق ايديهم»، «هو الاول و الآخر و الظاهر و الباطن و هو بكل شىء عليم»، «و فى انفسكم افلا تبصرون»، «و اذا سالك عبادى عنّى فانى قريب»، «و ما رميت اذا رميت ولكن الله رمى»، «و كان الله<sup>١</sup> بكل شى محيطا». الى غير ذلك من الآيات الكريمه.

و اما من اقوال نبيناً<sup>٥</sup> - صلى الله عليه و آله و سلم<sup>٢</sup> -: «اصدق كلمة قالتها<sup>١</sup> العرب كلمة لبيد: الا كلّ شىء ما خلا الله باطل<sup>١</sup>» و قوله -صلى الله عليه و آله وسلم-: «ان احدكم اذا قام ٢ الى الصلوة فانّما تيناجى ٢ ربه فإن ربه بينه و بين القبلة»، و قوله -صلى

۱. الف: - است. ۲. الف: چنان چه مولوی جامی -رحمة الله علیه- این رباعی مشیر بر این معنی فرموده؛ ب: - چنان چه این رباعی [را] حضرت مولانا جامی -قدس سره- بر این معنی فرموده است. ۳. ب: این شعر را ندارد. ۵. ج: ناياب. ۴. ج: + بس. ۸. جامی، شرح رباعیات، ص۵۵. ۷. ج: بر. ۶. ج: با. ۱۱. ب، ج: + مثال. ۱۰. ب: - نيز. ۹. ب، ج: مثال. ١٣. د: + العظيم. ١۴. الف: - وكان الله. ١٢. ب: الدلاله. ۱۶. ب، ج: + فقوله صلى الله عليه و سلم. ١۵. ب، ج: اقواله. ۱۸. د: + و کل نعیم لا محاله زائل. ۱۷. الف: ماقالت؛ ب: قالته؛ ج: قالت؛ د: ما قاله. ١٩. طبري، محمد بن جرير، تهذيب الآثار (مسند عمر بن خطاب)، قرأه و خرج احاديثه محمود محمد شاكر، مطبعه المدني، قاهره، ١٩٨٣م، ص۶۵۸. اين احاديث با تفاوتهايي در صحيح بخاري (٣٧٠/٢١) و در صحيح مسلم (۱۱۴/۱۵) آمده است. ٢٢. الف: - ربّه فان. ۲۱. ج: قايما. ۲۰. ب: قايم.

الله عليه و آله و' سلم- حاكياً' عن الله تعالى: «و لايزال عبدي يتقرب اليّ بالنّوافل حتّى احبّه فاذا احببته كنتّ سمعه الذي يسمع به و بصره الذي يبصر به و يده التي يبطش بها و رجله التي يمشى بها»، و قوله -صلى الله عليه و آله و أسلُّم-: «إن الله يقول ٌ مرضت فلم تعدنی » الی آخره<sup>۲</sup>.

و روى الترمذي في حديث طويل: «و الّذي نفس محمد بيده لو انكم دليتم ْ بحبل الي الارض السابعة `` لهبط`` على الله تعالى ثم قرأ -صلى الله عليه و آله و سلم-: هو الاول و الاخر و الظاهر و الباطن و هو بكل شيء عليم<sup>١٢</sup>» الى غير ذلك من الاحاديث الصحيحه<sup>١٢</sup>. و امّا اقوالً العارفين بالله الدّالة على وحدة الوجود فاكثر كثيرة بحيث لاتاته، أن فه، ً العدد" و الحصر و لذا لم اذكرها و ان شئت فعليك بمطالعة نسخهم " ستجد" انشاء الله تعالى.

و حجج و دلایل بر وحدت وجود بسیار است؛ پارهای از آن که از قرآن و حدیثاند<sup>۲۰</sup>، مذکور شد<sup>۲۱</sup>. بر اصحاب<sup>۲۲</sup> عقل و ارباب نقل<sup>۳۳</sup> مخفی نباشد که از صدر اول یعنی زمانهٔ صحابه و تابعین -رضی الله عنهم- تا زمانهٔ ما، کبرای متقدّمین و عرفای متأخرین که هریک آیهای من آیات الله بودند بر زمین، از اشارات<sup>۲۴</sup> این آیات رفیعه و از تلویحات این احادیث مرویه بر این مطلب شریف و سرّ لطیف حجت گرفتهاند<sup>۲۵</sup> و به باد شمال معقولات صحیح و مکشوفات صریح، خاشاک شبهات<sup>۲۶</sup>، اصحاب ظواهر که در مضیق تقیدند<sup>۲۷</sup>،

فلو عدته

1 -1

می اندازند و طفل وار از جواهر به خرمهره خرسند رفته اند و با وجود این ٔ لشکر اقاویل ٔ و فوجهای سخنان خود برانگیخته اند و در شهرهای کتب و دیههای ٔ دهان نامزد فرموده و ریخته اند که هیچکس را مجال مقاومت و مقابله و بحث و مجادله بدو نیست. [حال] اگر عنان تقریر سوی <sup>۵</sup> توجیهات این آیات و به وجوه تمسّک این روایات می گردانیم، این رساله از حد اختصار به در می آید و ما از مدّعا<sup>ع</sup> باز<sup>۷</sup> می مانیم. اگر کسی را استیعاب آن باید <sup>۸</sup> گو که کتب مبسوط <sup>۹</sup> این قوم مطالعه نماید که <sup>۱۰</sup> فی الجمله عاقل سلیم و عازم <sup>۱۱</sup> مستقیم را<sup>۱۱</sup> اقتدا<sup>۱۳</sup> به این طایفه که اعلم اهل درایت و اعرف<sup>۱۰</sup> خداوند[ان] روایت اند، از روی حجّت بر این<sup>۱۵</sup> مقصد کفایت است؛ خلّصنا یا رب عن الاشتغال بالملاهی و ارنا<sup>۱۰</sup> الاشیاء کماهی.

ايها الطالب ان اردت الوصول<sup>٧</sup> الى الله فالتزم متابعة النبى -صلى الله عليه و سلم-اولاً قولاً و فعلاً ظاهراً<sup>٨</sup> و باطناً.

یعنی ای طالب جانباز و ای باز آشیانهٔ راز! اگر ارادهٔ وصول پادشاه بیانباز داری باید که به جدّ تمام و کمال<sup>۱۰</sup> کوشش و اهتمام در پیروی خلاصهٔ انام -علیه افضل<sup>۲۰</sup> التّحیة<sup>۲۱</sup> و ازکی السلام- روی آری و در کردن و گفتن، به جان و تن همّت خود کلّی بر او گماری.

ثم افعل<sup>17</sup> مراقبة وحدة الوجود<sup>17</sup> ثانياً التى هى عين معنى الكلمة الطيبة من غير اشتراط الوضوء. فان وجدت<sup>14</sup> فهو اولى و لا من<sup>46</sup> تخصيص وقت دون وقت<sup>47</sup> و من غير ملاحظة النفس دخولاً و خروجاً فى المراقبة و لا من ملاحظة حروف الكلمة الطيبة بل لا تلاحظ الا المعنى<sup>17</sup> فقط فى كل حال قائماً او قاعداً او ماشياً او مضطجعاً متحركاً او ساكناً شارباً او آكلاً.

٣. ج: اقاوين. ۲. ب: + چندین؛ ج: + چند. ۱. ب، ج: بندند. ۶. ب: مدعیان. ۵. ج: شوی. ۴. الف: ديهات. ۹. ب: مبثوطه؛ ج: مبسوطه. ۸. ج: میباید. ٧. ب، ج: - باز. ١٢. ج: + اين. ۱۱. ب: حازم؛ ج: جازم. ۱۰. ب، ج: و. ۱۴. الف: اعراف. ١۵. الف: - اين. ۱۳. ب: به اقتدا. ١٤. الف، ب: + حقيقه. ۱۸. الف: ظاهر. ١٧. ج: - الوصول. ۲۱. ب، ج: التحيات. ١٩. ب: بكمال. ۲۰. ب، ج: - افضل. ٢٣. در حاشية نسخة الف آمده: يعنى اولاً متابعته النبي ثانياً مراقبة الوجود. ۲۲. د: اجعل. ۲۶. الف: - دون وقت. ۲۵. الف، ب، ج: في. ۲۴. الف، ب،ج: و ان وجد.

٢٧. د: بل ملاحظة المعين.

و پس ازآن<sup>۱</sup> مراقبهٔ وحدت وجود که<sup>۲</sup> مقصد سنیّه است و عین معنی کلمهٔ طیّبه بی شرط وضو بهجا آر<sup>۳</sup> و اگر با<sup>۴</sup> وضو باشی<sup>۵</sup> زهی نیکوکار<sup>۶</sup> و تخصیص وقت و ملاحظهٔ دم<sup>۷</sup> از روی دخول و خروج و رعایت الفاظ آن کلمه در آن مراقبه مدار<sup>۸</sup>؛ بلکه ملاحظه نکنی مگر معنی آن در همه حال و زمان<sup>۹</sup> چه در <sup>۱۰</sup> ایستادن و نشستن و چه در رفتن و خفتن<sup>۱۱</sup> و چه در جنبیدن و قرار<sup>۱۲</sup> گرفتن<sup>۱۳</sup> چه در نوشیدن و خوردن در همه وقت<sup>۱۴</sup> آن را<sup>۵۱</sup> نگاه دار.

و طريق المراقبة ان تنفى انّيتك<sup>؟</sup> اولاً و الانّيتة<sup>٢</sup>٢ عبارة<sup>٢</sup>٨ عن ان تكون<sup>٢</sup>٢ حقيقتك و باطنك غير الحق-سبحانه و تعالى- و لا تنفى الا هذه الانّية و هو عين معنى<sup>٢٠</sup> «لا اله» ثم تثبت<sup>٢١</sup> الحق -سبحانه و تعالى- فى<sup>٢٢</sup> باطنك. ثانياً و هو عين معنى «الا الله».

و طریق مراقبه آن است<sup>۲۲</sup> که اول بیخ خودی<sup>۲۴</sup> از دلت<sup>۲۵</sup> برکنی و آن خودیت عبارت از این است که حقیقت و باطن خود را غیر حق تعالی ثابت کنی و این نفی انّیت عین معنی «لا اله» است که جاروب منزل پادشاه است؛ چنانچه حکیم سنایی<sup>۲۶</sup>-قدّس سره العزیز-فرموده<sup>۲۲</sup>:

بیت<sup>۲۸</sup> تــا بــه جــاروب لا نروبــی راه نرســی در ســرای الا اللــه<sup>۲۱</sup> پس ثابت کنی تو وجود مطلق و هستی بحت<sup>۳۰</sup> که آن عین معنی<sup>۳۱</sup> الا الله است<sup>۳۲</sup>. فإن<sup>۳۳</sup> قلت اذا کان الوجود واحداً و غیره لیس بموجود فأیّ شییء تنفی<sup>۲۴</sup> و أی شیء

| ۳. الف: آرد.                     | ۲. ج: + آن.                    | ۱. الف: و پس اين.           |
|----------------------------------|--------------------------------|-----------------------------|
| ۶. ب: نکوکار.                    | ۵. الف، ب: بود.                | ۴. ب: – با.                 |
| ۹. الف، ب: چه در نوشیدن و خوردن. | ٨. الف: مذكور.                 | ۷. ج: - دم.                 |
| ١٢. الف: اقرار.                  | ۱۱. الف، ب: خفتن و رفتن.       | ۱۰. الف: – در.              |
| ۱۵. الف: – آنرا.                 | ۱۴. الف، ب : آن.               | ۱۳. ج: + و.                 |
| ۱۸. ب: عبارت؛ ج: عباده.          | ١٧. ج: الا آنيه.               | ۱۶. ج: آنیک.                |
| ۲۱. ب: ثبت؛ ج: تثبت.             | ۲۰. ج: منی.                    | ۱۹. ب، ج: يكون.             |
| ۲۴. الف، ب: خوديت.               | ۲۳. ج: + و طريق مراقبه آن است. | ۲۲. ب، ج: - فی.             |
|                                  | ۲۶. در نسخهها: ثنایی.          | ۲۵. ج: دل خود.              |
| ۲۸. ب: شعر را ندارد.             | ، - قدّس سره العزيز- فرموده:   | ۲۷. ب: - چنانچه حکیم سنایی  |
| ۳۰. ج: بخت.                      | .189                           | ۲۹. سنايي، حديقة الحقيقة، ص |
| ۳۳. ج: قال.                      | ۳۲. الف: - است.                | ۳۱. الف: - معنى.            |
|                                  |                                | ۳۴. الف: نفی؛ ب، ج: ینفی.   |

تثبت'؟ قلت و هم الغيرية و الاثنينية' نشاء ؓ للخلق ٗ و هذا الوهم باطل فعليك ْ ان تنفى هذا الوهم اولا ثمّ تثبت ٗ الحق -سبحانه و تعالى- في باطنك ثانياً.

و اگر گویی که چون خورشید وجود مطلق یکی است و غیر او موجود نیست بیشک، پس نفی چه چیز کنم<sup>۷</sup> و ثبوت کدام؟<sup>۸</sup> گویم<sup>۹</sup> که وهم غبار غیریّت و ابر دویی که در دل عام<sup>۱۰</sup> خاسته است. و این وهم باطل است که ترا از اوج قرب در هاویهٔ بعد انداخته است<sup>۱۱</sup>. پس بر توست<sup>۱۲</sup> که به جاروب نفی آن غبار وهم را یکسو سازی و بر بحت<sup>۱۳</sup> اثبات حق در باطن خود پردازی.

ايها الطّالب اذا غلب الحال عليك بفضل الله تعالى لاتقدر ً' على نفى انّيتك الوهميّة بل لم يبق<sup>۵</sup> فيك الا اثبات الحق -سبحانه و تعالى- رزقنا الله تعالى و ايّاكم هذا المقام بحرمة النّبى -صلى الله عليه و سلم- آمين يا ربّ العالمين.

ای طالب آگاه! بدان بلااشتباه که چون لشکر غلبهٔ حال به فضل کبیر<sup>۶</sup> المتعال<sup>۱۷</sup> بر تو خواهد تاخت و بیخ خودیت را از دلت<sup>۱۸</sup> خواهد برانداخت، بتوانی<sup>۱۱</sup> که نفی این خودیت<sup>۲۰</sup> وهمیّه کنی، بلکه نماند در تو مگر اثبات حق و وجود مطلق – سبحانه و تعالی –. روزی کند خدای تعالی ما را و شما را این مقام به حرمت النّبی – صلی الله علیه و اله و سلم<sup>۲۱</sup> – و به حرمت آله<sup>۲۲</sup> الکرام و صحابه العظام<sup>۲۲</sup>.

و بدان که مراد از غلبهٔ حال مذکور غلبهٔ شهود حق -سبحانه و تعالی- است، به حیثیّتی که محو سازد تو را از شهود<sup>۲۴</sup> جمیع موجودات<sup>۲۵</sup> تا از نفس<sup>۲۶</sup> نیز پس در آن وقت نفی انّیت وهمیّه نتوانی کرد؛ زیرا که<sup>۲۷</sup> نفی انّیت از برای نفی<sup>۲۸</sup> غیریت وهمیّه و ثبوت حق

| ۳. ج: یشأ؛ د: تنشأ.             | ۲. ج: الاثنيته؛ د: انية التي. | ۱. الف: ثبت؛ ب، ج: يثبت. |
|---------------------------------|-------------------------------|--------------------------|
| ۶. الف: ثبت؛ ج: تثبيت.          | ۵. الف، ب، ج: فلک.            | ۴. د: الخلق.             |
| ٩. ب، ج: گوئيم.                 | ٨. ج: + كند.                  | ٧. ج: كند.               |
| ۱۲. الف: بر تو لازم است.        | ۱۱. ب: - است.                 | ۱۰. الف، ب، ج: عالم.     |
| ۱۵. د: لم يبقی.                 | ۱۴. ب، ج: لايقدر.             | ١٣. الف: تخت.            |
| ۱۸. الف: دل تو.                 | ۱۷. ب، ج: متعال.              | ۱۶. ج: - کبير.           |
| ٢١. ب، ج: عليه الصلوة و السلام. | ۲۰. ج: خود.                   | ۱۹. ب، ج: بتوانی.        |
| ۲۴. ب، ج: شعور.                 | ٢٣. الف: العضام.              | ۲۲. ب: – آله.            |
| ۲۷. الف: چه.                    | ۲۶. ب، ج: + تو.               | ٢۵. الف: الموجودات.      |
|                                 |                               | ۲۸. الف: – نفی.          |

تعالى است در ذوق و وجدان تو چنانچه منفى بود اول در علم و اعتقاد تو، پس شک نيست که به وقت غلبهٔ شهود حق تعالى، غيريت حقيقية<sup>١</sup> وهميّه که ثابت نيست فى نفس الامر در ذوق و وجدان تو منفى خواهد شد؛ بلکه غيريّت اعتبارى که فى نفس الامر ثابت است، نيز از نظر تو مرتفع خواهد شد. پس اگر در آن وقت نفى خوديت کنى تحصيل حاصل لازم آيد. پس<sup>٢</sup> واجب است که آن را نفى کردن<sup>٣</sup> نتوانى<sup>†</sup>، فافهم. تنبيه طالب رشيد و مريد مستفيد را بايد که اين هر دو رباعى حضرت ختم المحقّقين<sup>6</sup> مولانا جامى –قدسّ سرّه- نصب العين<sup>6</sup> خود سازد<sup>٢</sup>.

از ســـاحت دل غبــار کثــرت رُفــتن نخوش تر که به هرزه درّ وحـدت سـفتن مغرور سـخن مشـو کـه توحیـد خـدای واحـد دیـدن بــود نـه واحـد گفـتن<sup>۲۰</sup>

و نیز در این کلمات حضرت ایشان<sup>۱۱</sup> که در نصیحت گفتهاند به تفکر تمام پردازد<sup>۱۲</sup> و خود را در گفتوگوی دیگر نیندازد و آن<sup>۱۳</sup> این کلماتاند: «تامّل در کلمات قدسیّهٔ ارباب توحید و تفکر<sup>۱۴</sup> در انفاس متبرّکهٔ اصحاب<sup>۱۵</sup> مواجید- قدّس اسرارهم- تنبیه و تشویق راست نه<sup>۱۲</sup> تحصیل کمال معرفت و تحقیق را؛ زیرا که علوم و معارف ایشان ذوقی و وجدانی است، نه نقلی و تقلیدی یا<sup>۱۷</sup> عقلی و برهانی. پس بالکلّیة<sup>۱۸</sup> بساط جستوجوی درنوشتن و به گفتوگوی بی حاصل خرسند گشتن کمال جهالت و غایت ضلالت<sup>۱۱</sup> است. از گفتن به زبان تا یافتن به وجدان<sup>۲۰</sup> تفاوت بسیار است و از شنیدن به گوش تا کشیدن در

آغوش درجات بی شمار. هرچند نام شکر بری تا شکر نخوری کام تو شیرین نشود و هرچند وصف نافه گویی تا نافه <sup>(</sup> نبویی مشام تو<sup>۲</sup> مشکین نگردد. پس چون طالب صادق را به واسطهٔ مطالعهٔ این سخنان سلسلهٔ شوق در حرکت آید و داعیهٔ طلب<sup>۳</sup> قوّت گیرد، می باید که به مجرّد گفت و شنید، بسنده نکند<sup>۴</sup> بلکه کمر اجتهاد دربندد و حسب المقدور در تحصیل این مطلوب<sup>۵</sup> بکوشد، شاید<sup>۶</sup> توفیق موافق آید و سعادت<sup>۷</sup> مساعدت<sup>۸</sup> نماید تا<sup>۹</sup> عروس این اسرار از چهرهٔ خود برقع ۲۰ گشاید<sup>۱۱</sup>». تمّ کلامه – قدّس سره<sup>۲۱</sup>.

ایضاً می گوید بندهٔ احقر و از ذرّه کمتر<sup>۱۳</sup>، از مقصد دور و از مطلب مهجور، بیچاره عبدالغفور که<sup>۱۴</sup> مترجم این سطور است که این خیال نه<sup>۱۵</sup> بدین هوس پخته است که سفال وجود خود را در سلک جواهر مصنّفان این فن درآرد و خود را از<sup>۱۶</sup> زمرهٔ ایشان شمارد، بلکه بر آن امید که اگر طالب صادق یا اهل دل حاذق بر این سطور مرور نماید، او را به دعای مغفرت یاد آرد که این بیچاره جز فضل<sup>۱۷</sup> حق -سبحانه<sup>۱۸</sup> و تعالی- و شفاعت محبّان او سرمایهٔ دیگر ندارد. رحم<sup>۱۹</sup> الله لمن اجاب سؤالنا و انجح آمالنا. تمّت الرسالة فی سنة تسع و تسعین و تسعمائة<sup>۲۰</sup>.

منابع

ترمذی، محمد بن عیسی، سنن ترمذی، دارالفکر، بیروت، ۱۴۰۳ق. جامی، نورالدین عبدالرحمن، دیوان، مقدمه و تصحیح اعلاخان افصحزاد، میراث مکتوب، تهران، ۱۳۷۸. \_\_\_\_\_، شرح رباعیات، به تصحیح نجیب مایل هروی، انجمن جامی، کابل، ۱۳۴۳. \_\_\_\_\_، لوایح (بهارستان و رسائل جامی)، مقدمه و تصحیح اعلاخان افصحزاد و دیگران، میراث مکتوب، تهران، ۱۳۷۹.

| ۱. ب: - نافه.                | ۲. ب: - مشام تو.                | ۳. الف، ب: - طلب.      |
|------------------------------|---------------------------------|------------------------|
| ۴. ب: بکند.                  | ۵. ج: مطلب.                     | ۶. ج: + که.            |
| ۷. الف: ساعت.                | ۸. ب: مساعده.                   | ۹. ب: یا.              |
| ۱۰. ب: برقعه.                | ۱۱. جامی، شرح رباعیات، ص        | ؛- ۶۴ با اندکی اختلاف. |
| ۱۲. الف: – قدس سره.          | ۱۳. ب: از اینجا به بعد تا پایان | اله را ندارد.          |
| ۱۴. ج: - که.                 | ۱۵. ج: – نه.                    | ۱۶. ج: در.             |
| ۱۷. ج: + به فضل.             | ۱۸. ج: - سبحانه.                | ۱۹. الف: رحمه.         |
| ٢٠. الف: - تمت السالة في سنة | سع و تسعب و تسعمائة.            |                        |

Johns, Anthony H., "Fadlallāh al-Burhānpūrī" in: *Encyclopaedia of Islam (Three)*, V.3, Brill, 2012.

\_\_\_\_\_, The Gift Addressed to the Spirit of the Prophet: Al-tuhfa Al-Mursala Ila Ruh Al-Nabi, Oriental monograph series, No.1, Australian National University, 1965. Rizvi, A, A., A History of Sufism in India, New Delhi, 1983.

تاریخ دریافت: ۹۸/۰۶/۲۰ تاریخ پذیرش: ۹۸/۱۲/۰۲ (صفحه ۲۱۹–۲۲۷)

# معرفي شكوفهزار سراج الدين علىخان آرزو

زرنوش مشتاق \* \_ دکتر حمید طاهری \*\* \_ دکتر محمد سلیم مظهر \*\*\*

#### چکیدہ

شکوفهزار یکی از شروح معتبر اسکندرنامهٔ نظامی گنجهای است. این شرح متعلق به سراج الدین علی خان آرزو، ادیب و منتقد برجستهٔ قرن ۱۲ق شبهقاره، است. شرح اسکندرنامه از نظر تعدد نسخههای خطی و کتابت و نیز از نظر محتوا و روشهای شرح با نگاه انتقادی به متن و شروح پیش از خود و گزارش و بررسی ابیات اسکندرنامه با رویکردهای بلاغی و زیبایی شناسی و زبانی و بهویژه معناشناسی و ریشه شناسی واژهها، حائز اهمیت است و از این منظر تحقیقی مستقل می طلبد.

كليدواژهها: شكوفهزار، شرح اسكندرنامه، نظامي گنجهاي، خان آرزو، شبهقاره.

\* دانشجوی دکتری زبان و ادبیات فارسی دانشگاه بینالمللی امام خمینی(ره) (نویسنده مسئول). \*\* دانشیار گروه زبان و ادبیات فارسی دانشگاه بینالمللی امام خمینی(ره). \*\*\* استاد گروه زبان و ادبیات فارسی دانشگاه پنجاب لاهور.

مقدمه

سراج الدین علیخان اکبرآبادی گوالیاری، ملقب به «استعداد خان» و معروف به «خان آرزو» (۱۰۹۹–۱۱۶۹ق/ ۱۸۸۵–۱۷۵۶م) ادیب، عارف، لغتنویس، منتقد، شارح و شاعر برجستهٔ فارسی گوی معروف هندی بود که آثار مختلفی در زمینه های متعدد ادبی از خود به یادگار گذاشته است. او چند شرح بر متون کهن از جمله گلستان سعدی (با عنوان خیابان گلستان)، قصاید عرفی و گل کشتی میرنجات قمی دارد و شکوفهزار از دیگر شروح مهم اوست که بر اسکندرنامهٔ نظامی گنجه ای نوشته است (در مورد زندگی و آثار آرزو نک: ریحانه خاتون، ص۹-۲۸۷؛ رحیمپور، ص۵-۳۴).

با وجود اینکه خان آرزو در شرح اسکندرنامه روشی انتقادی دارد، تعداد اندکی از محققان به بررسی این شرح پرداختهاند. تصحیح علمی این اثر برای نظامی شناسان یا علاقهمندان به حوزهٔ ادبیات میتواند مفید باشد.

روش شرح در شکوفهزار آرزو در شکوفهزار، که در واقع شرحی است بر نیمهٔ اول اسکندرنامهٔ نظامی، بر حدود شش هزار بیت شرح نوشته و در آن نقد هم به عمل آورده است<sup>۱</sup>. این اثر در سال ۱۲۷۷ق در حاشیهٔ اسکندرنامه در بمبئی به چاپ رسیده است. همچنین ملاغیاثالدین در شرح اسکندرنامه، شکوفهزار را نیز شامل کرده است (رحیمپور، ص۲۲؛ منزوی، ج۱، ص۱۴۱). مطلب مهم در شرح اسکندرنامهٔ خان آرزو این است که او علاوه بر شرح ابیات به بیان نارسایی ها و نواقص شرحهای قبل از خود پرداخته است؛ به عنوان نمونه در مورد این بیت: دلا تا بزرگی نیاری به دست به جای بزرگان نباید نشست

مینویسد: «بعضی از فضلا نباید نشست به یای تحتانی گرفتهاند، به معنی نشست ممکن نیست. و این خالی از استعجاب نیست و حق آن است که به بای تازی باشد و اگر به بای فارسی گفته شود نیز درست می گردد، لیکن به خلاف مشهور متعارف است» (آرزو، گ ۱۶).

۱. این متن یک بار توسط محمد حصاری از دانشجویان کارشناسی ارشد دانشگاه علامه طباطبایی به تاریخ ۱۳۹۲، به راهنمایی دکتر عباسعلی وفایی، در قالب پایاننامه تصحیح گردیده و بار دیگر در همان سال به کوشش زهرا ابراهیم اوغلی خیاوی با عنوان شکوفهزار (شرحی بر شرفنامهٔ نظامی) به وسیلهٔ انتشارات سفیر اردهال تصحیح و منتشر شده است.

در جای دیگر می گوید:

«حدیث اسرافیل... یعنی از غرایبی که اسکندر در ظلمات دید، حدیث اسرافیل در دست داشت و حکایت مذکور در شاهنامه مسطور است. مراد از گوینده، فردوسی، علیه الرحمة، خواهد بود. مخفی نماند که عبارت زمی می شد از دور، خالی از بی فهمی نیست و ظاهراً راه دوم، رای است به معنی عقل؛ یعنی حدیث دیدن سکندر اسرافیل را صور در دست در ظلمات، بگفتم که این از رای و عقل دور می نمود؛ زیرا که بودن این قسم فرشته مقرب حضرت الوهیت در زمین، چه معنی دارد و آنچه خیر الشارحین که راه سخن از جادهٔ اعتدال و اختصار دور می افتاد، تکلف محض و توجیه طالب علمانه است، نه شاعرانه و یکی از شارحان نوشته که راه به معنی قاعده و نغمه و هوش است؛ یعنی سخن دیدن سکندر حضرت اسرافیل و سوق را بگفتم؛ زیرا که اختصار از سخن دور می شد؛ یا نغمه یا هوش از قاعده دور می شد و توجیه اول

خان آرزو برای اثبات نظریات خود در شرح اسکندرنامه گاهی به آیات، احادیث، اقوال و اشعار شاعران دیگر بهویژه فردوسی، سعدی و حافظ و استناد میکند. البته گاهی در برخی تفاسیر خود نام شاعر را نمیآورد و حتی در مواردی شعرهای این شعرا را که بهعنوان شاهد میآورد، نقد میکند (همو، گ ۶). بهعنوان مثال در شرح بیت زیر:

> اگر پای پیل است، اگر پرّ مور به هر یک تو دادی، ضعیفیّ و زور او پس از توضیح و تفسیر این بیت، به یک بیت سعدی استشهاد کرده است: اگر کشورگشایی کامران است وگر درویش حاجتمند نان است

(همو، گ ۳)

شیوهٔ آرزو در شرح آثار این است که صورت کامل بیت یا عبارت مورد نظر را نمیآورد و پس از عبارت «قوله»، تنها دو یا سه کلمه از ابتدای آن را نقل میکند و با کلمهٔ «الخ» آن را نیمهتمام گذاشته به شرح و تفسیر آن میپردازد.

وی تلاش کرده از مصنوعنویسی و تکلف دوری جوید و سبکی ساده داشته باشد؛ اما در برخی مواقع ابهام و پیچیدگیهایی در نوشتههایش وجود دارد و برخی جملات در شرح بیربط به نظر میآید و نیز در مواردی آشفتگی در شرح وی موجود است؛ بهطوری که هنوز شرح یک بیت را تمام نکرده، به تفسیر بیت بعدی میپردازد. او در مواردی بر خود نظامی ایراد قیاسی گرفته و از لحاظ قاعدهای فلسفی یا منطقی به نقد شاعر پرداخته است.

آرزو در برخی موارد به ریشههای واژهها و فلسفهٔ معنایی ابیات و نیز ساخت دستوری برخی واژهها همانند این شعر میپردازد:

تویی گوهرآمای چار آخشیج مسلسل کنِ گوهران در مزیج

در اینجا وی به ریشهٔ آخشیج و مزیج و تفسیر ریشهٔ واژهها (حتی عربی) نیز پرداخته است.

سبک نوشتار آرزو در شرح اسکندرنامه ساده و بی پیرایه و نثری علمی است. در آن تکلف و تصنع به چشم نمیخورد؛ اما چون زبان او زبان فارسی شبهقاره است، هم در ساخت نحوی و هم در واژهها، ضعفهایی دارد که آن را میتوان از هنجارهای زبان فارسی در شبهقاره دانست که در جای خود ارزش تحقیق دارد. مثلاً کاربرد بن ماضی با همکرد «کرد» در معنی اسمی برای ساخت فعل مرکب بهجای استفاده از بن مضارع در معنای اسم؛ چنان که می گوید: «یعنی آن حضرت ازبس که بهتعجیل شتافت کرد، کسی از آنها که گردبرگرد آن حضرت بودند...» (آرزو، گ ۲) بهجای واژهٔ «شتاب» از «شتافت» استفاده کرده است.

احاطهٔ آرزو بر کلام نظامی و تسلط او بر مباحث کلامی و فلسفه و اشرافش بر واژهها و تعابیر زبان فارسی، بسیار مشهود است. اظهار نظرهایی که در ساخت و معنای واژهها و ترجیح خوانشی بر خوانش دیگر میکند، تحسینبرانگیز است؛ برای مثال: «و اگر پرتاب مأخوذ از پرتافتن به معنی دور افکندن گرفتهاند، نیز درست میشود و در این صورت، به فتح اول باشد».

همچنین تسلط شارح بر مباحث و فنون و شگردهای دانش بلاغی و زیبایی شناسی، وجه امتیازی شاخص برای شرح وی از سایر شروح است و همین باعث می گردد که تحلیل و تفسیر درست و پسندیده ای از ابیات اسکندرنامه بمدست دهد؛ مثلاً: «تنیدن در اینجا به معنی تافتن است و اطلاق آن بر حد مجاز است که جد را به لباس تشبیه داده، پس استعارهٔ به کنایه خواهد؛ یعنی با آنکه روحانیون همه نور بودند، آن حضرت جدهای نور دیگر به آن ها بخشید؛ نور که گویا جد بود».

آرزو در بین منتقدان شبهقاره یکی از مهمترین کسانی است که به حوزهٔ تصحیح متن کاملاً آشناست و لابهلای آثارش، بهویژه شروحی که بر متون مهم فارسی نگاشته، گاه به

تصحیح عبارات و اصلاح ضبطهایی که شارحان نوشته اند یا کاتبان اعمال کرده اند، پرداخته است. در مورد شیوهٔ آرزو در زمینهٔ تصحیح متون باید گفت وی ظاهراً چند دست نویس از یک متن را برمی گزیند و شرح خود را بر پایهٔ آنها قرار می دهد. وی، هر چند به دست نویس های قدیمی تر توجه دارد، درصدد انتخاب نسخهٔ اساس یا ضبط عبارت و واژه ای بر اساس نسخهٔ خاصی نیست، بلکه از لابه لای نسخ متعدد، ضبطی را که در توجیه شرح خویش مناسب می یابد انتخاب می کند. اساس انتخاب و ترجیح ضبطی بر ضبط دیگر را، نه قدمت و اصالت نسخه، بلکه استنباط شخصی یا اجتهاد خود آرزو تعیین می کند. بنابراین حتی اگر کهن ترین برای شرح متن مورد نظر تناسب داشته باشد (در مورد تصحیح متون به وسیلهٔ آرزو و شیوه ها و نمونه ها نک: رحیم پور و اسداللهی، ص۲۶–۳۱)؛ برای نمونه در جایی می گوید:

«چو شد حجّتت بر خدایی درست خرد داد بر تو گواهی نخست

... در بعض نسخ در مصرع دوم بهجای «نخست»، «درست» واقع شده، پس بنای قافیه بر قیاس مصراع<sup>۱</sup> اول خواهد بود، لیکن این نسخه خالی از تکلّف نیست» (آرزو، گ ۳ر). نمونههای دیگر:

«دران رهگذرهای اندیشهناک پراکنده شد از سرم مغز پاک

در بعض نسخه مغز خاک واقع است و خیر الشارحین آن را توجیهات<sup>۲</sup> بسیار کردهاند و حق آن است که آن تصحیف است و پاک به بای فارسی به معنی تمام و مغز موقوف؛ و آنچه در بعض نسخ «بر سرم» واقع است نیز غلط، و صحیح «در سرم» است» (همو، گ ۲۵ر).

«چو پایان پذیرد حد کائنات نماند در اندیشه دیگر جهات

بهترین نسخ آن است که مصرع دوم چنین باشد: «نیاید در اندیشه دیگر جهات»؛ و اینکه در بعض نسخ حیات به معنی زندگی واقع شده، ظاهراً تصحیف است؛ یعنی چون حد کائنات منتهی شود... دیگر جهات در آنجا داخل نباشد» (همو، گ ۱۰پ)

«چو زین جایگه عزم دروازه کرد به دستش فلک خرقه را تازه کرد

... در بعض نسخ «خانقه» بهجای «جایگه» واقع است و این بهتر است و مناسب به لفظ خرقه» (همو، گ ۱۸ر).

۱. اصل: بیت.

۲. اصل: توجهات.

#### نسخههای خطی شرح اسکندرنامهٔ نظامی

۱. نسخهٔ «الف» (.BEII2B لاهور) به شمارهٔ ۴۳۲۱- ۵۶ ثبت گردیده است. این دستنویس متعلق به کتابخانهٔ مرکزی دانشگاه پنجاب لاهور پاکستان است (عارف نوشاهی، ج۳، ص۲۲۸) و در اصل یکی از قدیمی ترین نسخ تاریخدار از شرح اسکندرنامه است که در دست داریم. این نسخه انجامه دارد و تاریخ کتابت آن در آخرین برگ چنین است : «از خبر شیرین و گوارا و الحمد لِله تعالی که بر لفظ گوارا این نسخه اتمام یافت. تمام شد شرح اسکندرنامه از مصنفات مولانا سراج الدین علیخان آرزو به تاریخ نهم شهر امت: «از خبر شیرین و گوارا و الحمد لِله تعالی که بر لفظ گوارا این نسخه اتمام یافت. تمام شد شرح اسکندرنامه از مصنفات مولانا سراج الدین علیخان آرزو به تاریخ نهم شهر امم شد شرح اسکندرنامه از مصنفات مولانا سراج الدین علیخان آرزو به تاریخ نهم شهر امام بخش – غفر الله ذنوبه و ستر عیوبه- ساکن قصبهٔ کرنال صورت اختتام پذیرفت» (آرزو، دربرگیرندهٔ دو صفحه است. هر صفحه ۲۱ سطر دارد. در این نسخهٔ خطی شمارهٔ صفحه وجود ندارد؛ اما رکابه دارد؛ به این معنی که اولین کلمهٔ صفحهٔ بعد در قسمت و زیرین وربی مینی معنی که اولین کلمهٔ صفحهٔ بعد در قسمت و ربری منام مندی این معنی که اولین کلمهٔ صفحهٔ بعد در قسمت و موجود ندارد؛ اما رکابه دارد؛ به این معنی که اولین کلمهٔ صفحهٔ بعد در قسمت و میرین موجود ندارد؛ اما رکابه دارد؛ به این معنی که اولین کلمهٔ صفحهٔ بعد در قسمت زیرین موجود ندارد؛ اما رکابه دارد؛ به این معنی که اولین کلمهٔ صفحهٔ بعد در قسمت زیرین موجود ندارد؛ اما رکابه دارد؛ به این معنی که اولین کلمهٔ صفحهٔ بعد در قسمت زیرین مفحه نوشته شده است.

۲. نسخهٔ علیگر هند، به شمارهٔ ۱/۳۰۹ متعلق به کتابخانهٔ مولانا از دانشگاه اسلامی علیگر هند، قدیمی ترین نسخهٔ تاریخدار از شرح اسکندرنامهٔ سراج الدین علیخان آرزو است که در دست داریم. تاریخ کتابت آن در آخرین برگ این دست نویس، دیده می شود «بحمد الله تعالی تمام شد به روز جمعه به تاریخ سیوم شهر شعبان معظم سنهٔ ۱۲۵۰ به وقت صبح» و این بیت را کاتب در انتها آورده است:

قاریا بر من مکن چندین عتاب گر خطایی رفته باشد در کتاب

نسخهٔ مذکور دارای ۳۶۴ برگ است و هر صفحه بهطور متوسط ۱۹ سطر دارد و نوع خط آن نستعلیق است. این تنها نسخهای است که افتادگی ندارد و اکثر بیتها در آن بهطور کامل نقل شده است. با وجود این، نسخهٔ مذکور، دارای اغلاط بسیاری است که نشان از بیسلیقگی و تاحدودی کمسوادی کاتب دارد.

۳. نسخهٔ «ب» (PEII3C) به شمارهٔ ۱۰۲۶ متعلق به کتابخانهٔ مرکزی دانشگاه پنجاب لاهور است. ازآنجاکه صفحهٔ آخر این دستنویس افتاده است، تاریخ کتابت و کاتب آن مشخص نیست. این نسخه در تاریخ ۲۲ ربیعالاول ۱۲۹۵ق، توسط شخصی که احتمالاً مقاله شبهقاره معرفی شکوفهزار سراجالدین...

نامش محیالدین بوده، خریداری شده و سپس به کتابخانهٔ پنجاب لاهور اهدا شده است. خط این نسخه نستعلیق شکسته است و به نظر میرسد از نسخهٔ «الف» توضیحات بیشتری دارد و گاهی خواناتر از آن است. هرچند اشتباهات نسخهٔ قبلی را همچنان در خود دارد. این دستنویس شمارهٔ صفحه ندارد؛ اما ۲۶۱ برگ دارد و هر صفحهٔ آن حاوی ۱۷ سطر است. برخی از صفحات نسخهٔ «الف» را که ساقط گردیده، در این دستنویس میتوان یافت. مثلاً صفحهٔ ۷ در «الف» موجود نیست؛ اما در صفحهٔ ۱۱ این نسخه میتوان آن را یافت.

۴. نسخهٔ «ج» به شمارهٔ ۱۴۳۷-۱۹۳۷ به صورت دیجیتال در مرکز تحقیقات فارسی ایران و پاکستان، کتابخانهٔ داتا گنج بخش نگهداری می شود. کاتب این دست نویس، که در ۵۵۶ صفحه به خط نستعلیق در سال ۱۹۱۲ کرمی استنساخ شده، محمدحسن در چک کهوکهران بخش سیالکوت است. نسخه از وضوح و خوانایی خوبی بر خوردار است؛ اما نسبت به نسخهٔ »الف» در آن حذفیات و فشردگی یا اختصار بیشتری دیده می شود. ابتدای صفحات دست نویس افتادگی دارد و علاوه بر آن آسیب دیدگی های بسیاری در صفحات به چشم می خورد.

۵. نسخهٔ «د» به شمارهٔ ۱۰۵۲۰ در کتابخانهٔ مجلس شورای اسلامی ایران نگهداری می شود. نام کاتب آن مشخص نیست. در این دستنویس کاتب اشعار اسکندرنامه را به طور کامل نقل کرده؛ اما شرح را با اختصار بیشتری آورده است؛ لذا فشردگی و خلاصه بودن شرح را در این نسخه شاهد هستیم. دستنویس در ۲۸۱ برگ و هر برگ حاوی دو صفحهٔ شرح را در این نسخه شاهد هستیم. دستنویس در ۲۸۱ برگ و هر برگ حاوی دو صفحهٔ شرح را در این نسخه شاهد هستیم. دستنویس در ۲۸۱ برگ و هر برگ حاوی دو صفحهٔ مدود زاد را در این نسخه شاهد هستیم. دستنویس در ۲۸۱ برگ و هر برگ حاوی دو صفحهٔ مدو و تأکید آن بیشتر بر شرح مقولههای دستوری است تا تفسیر معنایی. کاتب در حاشیه، شده و تأکید آن بیشتر بر شرح مقولههای دستوری است تا تفسیر معنایی. کاتب در حاشیه، منه من شرح و گلستان سعدی را نیز آورده است. تفاوت دیگر این دستنویس در ذکر عنوان برای شرحهاست؛ در حالی که در نسخههای قبلی، شاهد عنوان برای مطالب نبودیم؛ اما رین دستنویس حاوی حدود ۸۰ عنوان است. در حاشیهٔ این نسخه، تاریخ کتابت آن را ۲۷ برای شرحهاست؛ در حالی که در نسخههای قبلی، شاهد عنوان برای مطالب نبودیم؛ اما رو دی الحه، شاهد عنوان برای مطالب نبودیم؛ اما رای دستنویس حاوی حدود ۸۰ عنوان است. در حاشیهٔ این نسخه، تاریخ کتابت آن را ۲۷ برای نشرحهاست؛ در حالی که در نسخههای قبلی، شاهد عنوان برای مطالب نبودیم؛ اما ین دستنویس حاوی حدود ۸۰ عنوان است. در حاشیهٔ این نسخه، تاریخ کتابت آن را ۲۷ برای نی دستنویس حاوی حدود ۸۰ عنوان است. در حاشیهٔ این نسخه، تاریخ کتابت آن را ۲۷ بی الوهاب» نوشتهاند؛ اما در فهرست نسخ خطی کتابخانهٔ مجلس، تاریخ کتابت آن را ۲۹۲ ق نوشتهاند. شرح ۲۰۱ بیت از اشعار اسکندرنامه به دست کاتب حذف شده است.

۶. نسخهٔ «ه.» به شمارهٔ ۶-۲۳۸۱۲ در مطبعهٔ فضل الدین کهمکر در بمبئی هند به سال ۱۲۶۱ق/۱۸۴۵م به خطً نستعلیق به چاپ سنگی رسیده است. این دستنویس دارای ۵۴۸ صفحه است که نویسندهٔ متن اصلی اسکندرنامهٔ نظامی کاتب جگن تاتهه دهلوی و مصححان آن ابراهیم صاحب خطیب و ملا داوود جمل هستند. در پایان آن نوشته شده است: «اختتام پذیرفت نسخهٔ شرح اسکندرنامه به تاریخ نهم شهر رمضان المبارک سنهٔ هجریة النبویة».

۷. نسخهٔ «و» به شمارهٔ ۹۱، در دانشگاه پیشاور است. دستنویس به خط نستعلیق خوش و تاریخ کتابت آن ۸ شعبان ۱۱۷۰ق است. این نسخه آغاز دارد و انجام آن مشخص است و اهدایی امتیاز حسین به کتابخانهٔ دانشگاه پیشاور پاکستان است. البته دستیابی به این نسخه با وجود تلاش و پیگیری ممکن نشد و به نظر میآید نسخه از بین رفته است؛ گرچه مشخصات آن در فهرست نسخههای خطی کتابخانهٔ دانشگاه ثبت شده است.

### نتيجهگيرى

در این نوشته به معرفی شکوفهزار و هفت نسخهٔ موجود از آن پرداختیم. خان آرزو به خوبی از واژه های اسکندرنامهٔ نظامی شناخت داشته و به شرح و تفسیر ریشه های آن ها، چه کلمات فارسی و چه عربی، پرداخته است. آرزو هرجا لازم دانسته، به دلیل اشراف و تسلط بر منابع و متون مختلف، شاهد و مثالی از قرآن کریم، احادیث نبوی و اشعار شعرا آورده است. وی در شرح از اطناب و زیاده گویی دوری جسته و نهایت تلاش خود را در اختصار و ساده گویی مصروف داشته است. در برخی مواقع نیز از واژه های هندی در شرح اسکندرنامه بهره برده؛ زیرا معتقد بود استفاده از هندی در زبان فارسی بلامانع است. و نواقص شرحهای قبل از خود پرداخته است. از میان هفت دستنویس معرفی شده در این نوشته، قابل اتکاترین نسخهٔ موجود از شکوفهزار نسخهای است که با نشانهٔ اختصاری «الف» در وصف آن سخن گفته ایم و شایسته است نسخهٔ اساس تصحیح این متن ارزشمند قرار گیرد.

تاریخ دریافت: ۹۸/۰۵/۲۰ تاریخ پذیرش: ۹۸/۱۱/۰۲ (صفحه ۲۲۹–۲۴۳)

## شاهنامة خواجه پيرى

دکتر محمدرضا نصیری 🕈

چکیدہ

مرکز میکروفیلم نور مستقر در دهلی - هند به ریاست دکتر خواجهپیری، علاوه بر فعالیت در زمینهٔ گردآوری نسخههای خطی و اسناد و مدارک تاریخی، در ترمیم و احیای نسخههای پوسیده شده، به روش سنتی، صاحب تجربه است. خارج از این فعالیتها، نگارش قرآن کریم، صحیفهٔ سجادیه، شجرهنامهها و شاهنامهٔ فردوسی از جمله کارهای بیبدیل این مؤسسه است. در این مقاله برآنیم ضمن اشاره به تاریخچهٔ شاهنامههایی چون شاهنامهٔ بایسنقری و شاهنامهٔ شاه طهماسبی، به معرفی شاهنامهای بپردازیم که در مرکز میکروفیلم نور و توسط هنرمندان آن مرکز، کتابت و تصویرپردازی شده است و از آن به شاهنامهٔ

كليدواژدها: خواجەپيرى، شاھنامە بايسنقرى، شاھنامە طهماسبى، شاھنامە خواجەپيرى.

\* استاد دانشگاه پیام نور تهران.

Secretary@apll.ir

در میان آثار ماندگار مرکز میکروفیلم نور که به همت، مدیریت و ابتکار دکتر مهدی خواجه پیری در هند، در عرصهٔ ادب و فرهنگ فارسی تبلور یافته، شاهنامهای هست که در زیر بدان اشاره خواهد شد و کاری است بس سترگ، چشمگیر، چشمنواز و شاخص. دکتر خواجهییری بهواقع تخت و بخت را با هم دارد. او، که افزون بر ۴۰ سال پیش پا به سرزمین پررمز و راز هند گذاشته، تا به امروز دغدغهای جز جمعآوری آثار دیرینهٔ فرهنگ ایرانی-اسلامی، از نسخ خطی، اسناد، شجرهنامهها و قرآنهای نفیس گرفته تا قلمدان، سیر، شمشیر ایرانی و اشیای منبت کاری شده نداشته است. در این میان خلاقیت او همراه با عِرق مذهبی و فرهنگی که نشئت گرفته از مبانی اعتقادی عمیق و علاقهٔ وی به فرهنگ ایرانی-اسلامی است او را بر آن داشته که در ایالتها و ولایتهای سرزمین هند، از شهری به شهری و از کویی به کویی، در جستوجوی آثاری باشد که نشاندهندهٔ میراث فرهنگی ایران است. امروزه مرکز میکروفیلم نور به سازمانی تبدیل شده است که بالاتر از هر سازمان فرهنگی عملکردی تحسینبرانگیز دارد. فعالیت مرکز میکروفیلم نور تنها به جمعآوری نسخههای خطی و اشیایی که گفته شد ختم نمی شود؛ ابتکار دکتر خواجه پیری در سازندگی و در پی آن بالندگی مؤسسه ای است که بهجرئت می توان گفت کمتر سازمانی را می توان یافت که تنه به تنهٔ آن بزند. علاوه بر گردآوری نسخ خطی و اشیایی که بیان شد، چاپ نسخههای منحصربهفرد و اسناد تاریخی با کاغذ دستساز از نتایج تلاشهای بیوقفهٔ این مؤسسه است. علاوه بر این دشواری پرورش افراد متخصص در زمینههای مختلف چون صحافی، نگارگری، خطاطی و... را نباید فراموش کرد.

چرا خواجهپیری دست به این کارها میزند؟ چگونه خود را وقف کارهایی میکند که دیگر مؤسسات داخلی با سازمانی عریض و طویل و بودجههای کلان از عهدهاش برنمی آیند؟ به نظر نگارندهٔ این سطور، برای این اقدامات دلیلی جز عشق به کهنسرزمین ایران اسلامی و میراث گرانبهای آن نمیتوان یافت و در این میان شاهنامهٔ فردوسی، که عصارهٔ فرهنگ ناب ایران است و از روزگاران دیرین تا به امروز مورد توجه امرا و سلاطین و حاکمان وقت بوده، درخور توجه است. امروزه دهها نسخه از شاهنامه را بهصورت خطی و با دستنوشتهها و نگارههای متفاوت می شناسیم. نسخهپردازی های خطی، چاپهای سنگی با تصاویر برجسته و اهتمام اندیشمندان در احیای این میراث کهن فارسی نشان می دهد که شاهنامه در ایجاد حس مشترک ملی و حفظ زبان فارسی چه نقش مهمی داشته است و چگونه زمینه ساز وحدت

فکری در میان ملل مختلف بوده است و نیک میدانیم که در دربار حاکمانی چون کیقباد سلجوقی، سلطان سلیمان عثمانی، عمر شیخ میرزا پدر بابرشاه گورکانی، اکبرشاه و دیگران شاهنامهخوانی رایج بوده است. عظمت علمی و ادبی شاهنامه را زمانی درمییابیم که تحقیقی هرچند اندک در محتوای اشعار فردوسی از منظر مفاهیم اخلاقی و انسانی یا از نظر ارزشهای بلاغی و کاربرد آرایههای ادبی انجام دهیم. آن وقت درخواهیم یافت باید به این اثر ادبی که شاهکار فرهنگ ایران اسلامی است توجه ویژهای شود. در این میان نباید از ذکر چند شاهکار بیبدیل که در ادوار مختلف خلق شده است غافل شد. از قدیمی ترین نسخههای خطی شاهنامه میتوان از نسخهٔ کتابخانهٔ ملی فلورانس (۶۱۶ق) و نسخهٔ کتابخانهٔ بریتانیا آغاز مورد توجه بوده است. دستنویس مصور از شاهنامه، نشان میدهد که شاهنامه از همان میزا، فرزند شاهرخ میرزا، در سال ۲۸۹ق آغاز شد و در پنجم جمادی الاول کتا۸ق به پایان رسید، یکی از شاهکارهای مکتب هرات است که در ۶۴۶ برگ به خط نستعلیق و در ۲۲ میرزا، فرزند شاهرخ میرزا، در سال ۲۸۹ق آغاز شد و در پنجم جمادی الاول کتا۸ق به پایان مجلس به قطع سلطانی تهیه شده است. اهمیت این نسخه نه به سبب متن، بلکه به سبب هنر میرسید، یکی از شاه کارهای مکتب هرات است که در ۶۴۶ برگ به خط نستعلیق و در ۲۲ میرزای آن است که به کتابت جعفر بایسنقری و مدیریت و نظارت کیفی سلطان محمد و سپس میر مصور و رسّامی مولانا علی و امیر جلیل و جلدسازی مولانا قیام الدین انجام یافته است.

شاهنامهٔ شاه طهماسبی نیز از نفیسترین شاهنامههای مصور عهد صفوی است و با ۲۵۸ مجلس در ۷۶۹ برگ به دست هنرمندانی چون میر مصوّر، آقا میرک، دوست محمد، عبدالعزیز، سلطان محمد، عبدالصمد معروف به شیرین قلم، مظفرعلی، شیخ علی و دیگران تهیه شده است. شاه اسماعیل صفوی، تهیهٔ این شاهنامه را در سال ۹۲۹ق به نام پسرش، شاه طهماسب، سفارش داد که پس از ۲۲ سال، با صرف هزینهٔ گزاف در سال ۱۵۹ق به پایان رسید. این اثر بی همتا از طرف شاه طهماسب به سلطان سلیم سوم هدیه شد و تا سال درآمد و در سال ۱۹۵۳م به دست آرتور هوتن رسید. هوتن در ۱۹۷۱م بخشی از شاهنامه را به موزهٔ متروپولیتن نیویورک بخشید. خیلی زود ۵۱ تصویر آن به فروش رسید و در سال ۱۹۸۹م باقی ماندهٔ شاهنامه به لویدز لندن سپرده شد و در طی دو سال ۱۹ برگ آن فروخته شد.

آن از طرف مرحوم یحیی ذکاء به مبلغ ۱۵ میلیون دلار، و استنکاف شاه ایران از خرید این اثر نفیس جهانی به بهانهٔ نداشتن بودجه داستانی است که شرح آن یک دهان خواهد به پهنای فلک. بعد از پیروزی انقلاب اسلامی پیشنهاد فروش شاهنامه از طرف خانوادهٔ هوتن دوباره مطرح گردید که پس از مکاتبات متعدد، سرانجام به همت زندهیاد دکتر حسن حبیبی در شورای انقلاب فرهنگی مطرح شد و پس از تصویب در هیئت وزیران با تابلوی «زن سوم» از مجموعهٔ «شش زن»، اثر ویلم دکونینگ، نقاش امریکایی هلندیتبار، معاوضه گردید و سرانجام در روز جمعه هفتم تیرماه ۱۳۷۳ هواپیمای حامل شاهنامه در فرودگاه مهرآباد به زمین نشست و یکی دو روز بعد شاهنامه به موزهٔ هنرهای معاصر ایران تحویل داده شد.

سومین شاهنامه به شاهنامهٔ شاه عباسی معروف است که در ایالت بهوپال دیده شده است. در صفحات متعدد این شاهنامه مهر شاه عباس دیده می شود. این شاهنامه از نظر کیفیت و تصویرسازی سطح پایین تری دارد و قابل قیاس با دو شاهنامهٔ بایسنقری و طهماسبی نیست.

### و اما شاهنامهٔ خواجه پیری

مىدانيم يكى از بزرگترين رشتههاى روابط ميان ايران و هند، زبان و ادبيات فارسى است. قرنها زبان فارسى بر بخش بزرگى از سرزمين هند فرمانروايي داشت. انديشمندان و اهل ادب هند به زبان فارسى كتاب مىنوشتند و شعرا به اين زبان شعر مىسرودند و نامهها و مكاتبات دربار شاهان به اين زبان بود. با توجه به نزديكى حماسههاى ايران و هند، شاهنامهٔ فردوسى از همان ابتدا در سرزمين هند از شهرت و مقبوليت خاصى بر خوردار شد.

چنان که گفتیم شاهنامه خوانی در ایران و هند در طول قرنها مورد علاقهٔ مردم و درباریان بوده است و شاهنامههای زیادی در خانوادههای مختلف کتابت شده است و هنرمندان ایرانی و هندی در تهیهٔ شاهنامهها تلاش زیادی کرده اند. خطاطان، چهره نگاران و تذهیب کاران در دربارها و مراکز علمی به شاهنامه به عنوان یک حماسهٔ بزرگ توجه کرده اند و متعاقب آن صدها شاهنامه به دست هنرمندان ایرانی و هندی کتابت و تذهیب شده است. در این میان ابتکار دکتر خواجه پیری در خلق نسخه ای دیگر از شاهنامه قابل تحسین است. هنرمندان هندی به مدت پنج سال (۱۳۹۰–۱۳۹۵) در آتلیهٔ مرکز میکروفیلم نور گرد هم جمع شدند و شاهنامه ای را در ابعاد ۶۰ × ۷۷ سانتی متر و به وزن ۲۰ کیلوگرم،

در ۴۷۰ صفحه همراه با ۴۴ تصویر خلق کردند. تصاویر این اثر براساس مینیاتورهای شاهنامهٔ بایسنقری و شاهنامههای دورهٔ صفوی ترسیم شده و تلفیقی است از هنر اسلامی و هندی با جانمایهای از هنر ایرانی در ادوار مختلف. مدیریت گروه هنرمندان نگارگر را وینود کومارشرما به عهده داشته و تصویرها در شهرهای جیپور توسط هنرمندان جیپوری تهیه شده است. در این شاهنامه تذهیبهای تمامی برگها با هم متفاوت است. کار تذهیب صفحات به سرپرستی استاد ممتاز علی تونکی، هنرمند و تذهیبکار و از خاندان صاحبزادگان شهر تونک در ایالت راجستان هند، صورت گرفته است.

برای این اثر، متن شاهنامهٔ امیر بهادری در نظر گرفته شده و آغاز و انجام آن مطابق با همین شاهنامه است.

کاتب آن مولوی شمیم احمد بیجنوری حنفی، خطاط، حافظ قرآن و امام جماعت یکی از مساجد محلات دهلی است که در سال ۱۳۵۰ در بیجنور در ایالت اتر پردیش متولد شد و خطاطی را از پدرش، که به شغل کشاورزی مشغول بود، آموخت و از سال ۱۳۷۵ به مرکز میکروفیلم نور پیوست و تا کنون هفت قرآن و سه نهج البلاغه و چهار صحیفهٔ سجادیه را علاوه بر شاهنامه کتابت کرده و اکثر کارهای هنری وی به کتابخانهٔ آستان قدس رضوی تقدیم گردیده است.

برای خلق این شاهنامه از بهترین کاغذ دستسازی که زیر نظر متخصصان مرکز میکروفیلم نور در شهر هاپور (در ۵۰ کیلومتری شهر دهلی) در کارخانهٔ پرمود گرگ تولید شده و از کاغذهای ساخت کارخانهٔ ذاکر حسین جیپور در محلهٔ کاغذسازان، استفاده شده است.

جلدی که برای این شاهنامه تهیه شده، جلد تمامچرم ضربی است که توسط استاد محمد رضوان سنبهلی و گروه همکاران وی در مرکز میکروفیلم نور آماده شده و دارای دو سرلوح زرین و مزدوج است.

این شاهنامهٔ وزین دارای جعبهای تمامعاج با گل و بوتههاست که به اشعاری از دیوان سلمان ساوجی مزین گردیده و سرپرستی این اثر هنری نفیس را آقای جاوید، رئیس و مدیر کارگاه و نمایشگاه مغول آرت، و گروهی از هنرمندان این مجموعه در دهلی به عهده داشتهاند.

نسخهپردازی و جدولبندی و حاشیهسازی و تصویرسازی با نظارت عالیهٔ دکتر خواجهپیری بوده است.

فرجام سخن اینکه این اثر یکی از بزرگترین شاهنامههای مصور جهان و یکی شاهکارهای

منابع

عصر معاصر است که با نظارت مستقیم دکتر خواجهپیری و هنرنمایی هنرمندان نامبرده تهیه شده است.

در تاریخ ۱۹ فوریهٔ ۲۰۲۰، در نمایشگاهی که با عنوان «شاهنامهٔ فردوسی و هویت ایرانی» در مرکز بینالمللی هند، دهلینو، توسط مرکز بینالمللی میکروفیلم نور با همکاری بنیاد پارزور سفارت جمهوری اسلامی ایران، به مناسبت هفتادمین سال روابط دیپلماتیک، تاریخی و فرهنگی هند و ایران برگزار شد، این اثر سترگ به نمایش گذاشته شد که مورد تحسین بازدیدکنندگان قرار گرفت.

بیشک این ادای احترام دکتر خواجهپیری به یکی از آثار ماندگار ادب فارسی همچون سایر اقداماتش ستودنی است.

مشخصات شاهنامهٔ خواجه پیری در یک نگاه

| مشخصات نسخه                                                                        |                                  |                                  |  |  |  |  |  |  |
|------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------|----------------------------------|--|--|--|--|--|--|
| <b>کاغذ:</b> دستساز                                                                | ۷۰ سانتیمتر طول                  | <b>اندازه: ۶</b> ۰سانتیمتر عرض-  |  |  |  |  |  |  |
| <b>متن:</b> ۸ ستونی                                                                | <b>وزن جعبه: ۲۰</b> کیلوگرم      | وزن نسخه: ۲۰ کیلوگرم             |  |  |  |  |  |  |
|                                                                                    |                                  | <b>مدت نگارش:</b> ۵ سال- از سال  |  |  |  |  |  |  |
| <b>جعبه:</b> عاج فیل دارای گل و بوتهٔ کنده کاریشده و مزین به اشعاری از سلمان ساوجی |                                  |                                  |  |  |  |  |  |  |
| ) اوراق دارای تذهیبهای متفاوت                                                      | <b>تذهیب:</b> تمامی              | <b>نوع خط:</b> نستعليق           |  |  |  |  |  |  |
| سخهٔ شاهنامهٔ امیربهادری                                                           | رین و مزدوج <b>متن:</b> براساس ن | <b>سرلوحها:</b> دارای دو سرلوح ز |  |  |  |  |  |  |

در ضمن، معرفی شاهنامه به زبان انگلیسی به دست سرکارخانم مهدیه خواجهپیری نوشته شده است که به ضمیمهٔ همین مقاله درج میشود.

امامی، کریم، «داستان بازگردانیدن شاهنامهٔ شاه طهماسبی»، کلک، ش۵۸-۵۹، دی و بهمن ۱۳۷۳. حبیبی، حسن، «شاهنامهٔ طهماسبی و هفتخوان آن»، یادنامهٔ دکتر حسـن حبیبی، زیـر نظـر غلامعلـی حدادعادل، فرهنگستان زبان و ادب فارسی، تهران، ۱۳۹۵.

خالقی مطلق، جلال (۱)، «شاهنامهٔ بایسنغری»، فردوسی و شاهنامه سرایی، فرهنگستان زبان و ادب فارسی، تهران، ۱۳۹۰.

\_\_\_\_(۲)، «شاهنامهٔ شاه طهماسبی»، فردوسی و شاهنامهسرایی، فرهنگستان زبان و ادب فارسی، تهران، ۱۳۹۰.

#### The Shahnameh of Ferdowsi and Iranian Identity

Mahdiyeh Khaje Piri

The deep cultural relationships between the two nations of Iran & India date back thousands of years. The nations of Iran & India have always had a vast amount of ethical and spiritual affiliations which are clearly reflected in different forms of arts and culture, including poetry, music, and various sciences. The depth & significance of these connections and the dimensions of these relationships are so profound that even the existing political and social mishaps have not been able to undermine and damage the cultural links between the people of these great nations.

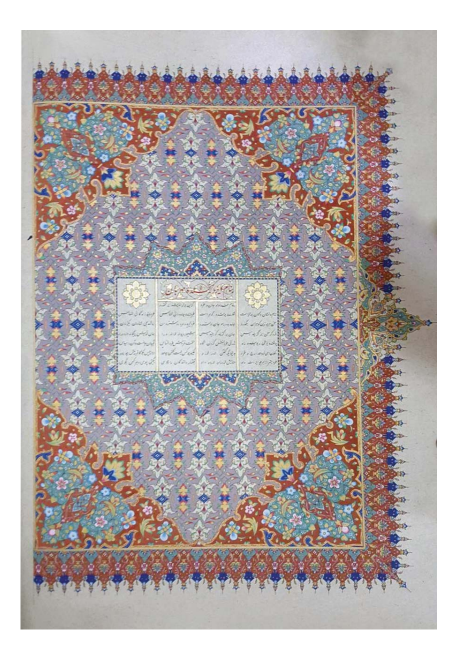
Based on the historical evidence from Iran & India, these two nations had deep relationships even before the entry and formation of the Aryan Tribes' civilization. In the Post-Islamic Era, the common cultural relationships between Iran & India became so intimate that many Iranian scholars, artists, and craftsmen emigrated to India and helped make the civilization of the great India one of the greatest civilizations in the world at that time. Historic monuments such as the Taj Mahal & the palaces & mansions of the shared Iranian-Indian civilization such as the Red Castle, palaces & thousands of examples of art, indicate the depth of the relationship between these two nations.

One of the greatest and deepest fields of common relations between Iran & India is language and literature. The Persian (Farsi) language dominated over much of the Indian land and over the hearts of its people for over seven hundred years. Scholars wrote books in Persian; poets wrote poems in this language and the letters & correspondence of the kings were in this language. According to the fact that the epics and fables of Iran & India were close, the literary and epic connection between the two nations was reinforced.

Among the many Iranian poets who influenced the literature and culture of the Indian subcontinent and gained outspoken fame, Hakim Abol-Ghasem Ferdowsi is at the forefront of the list. The main reason behind this claim is the hundreds of manuscripts and printed versions of the *Shahnameh* in India. Reciting the *Shahnameh* has been a favorable activity amongst the Iranians & Indians for centuries and many handwritten versions have been written in various families. Iranian & Indian artists have made great efforts in way of producing *Shahnameh* books. Calligraphers, portraitists and gilders of courts and scientific centers focused on *Shahnameh* as a significant epic and hundreds of *Shahnameh* books have been written & gilded by Iranian & Indian artists.

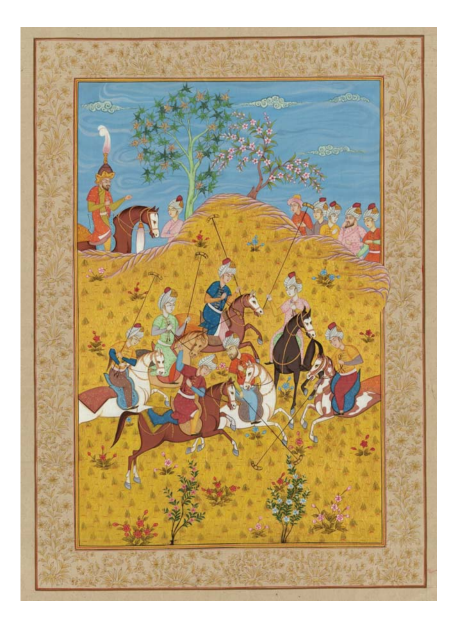
Following the work of the artists from these two nations, the International Noor Microfilm Center has decided to publish a new *Shahnameh* with authentic gildings and miniatures. This *Shahnameh* was completed in the 70<sup>th</sup> year of the political and cultural relationships between Iran & India in way of showing the depth of the bilateral relations between the two nations despite the change of languages.

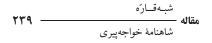
Along with the writing and illustration of the world's largest handwritten contemporary *Shahnameh* featuring 44 miniature illustrations and 388 pages of different gildings, the International Noor Microfilm Center has made further efforts in way of reviving the works of great poets such as *Haft Awrang* of Abd-Al Rahman Jami and *Khamsa* of Nizami Ganjavi, as well as the contemporary famous Iranian artist Mahmoud Farshchian by the hand of Indian painters.

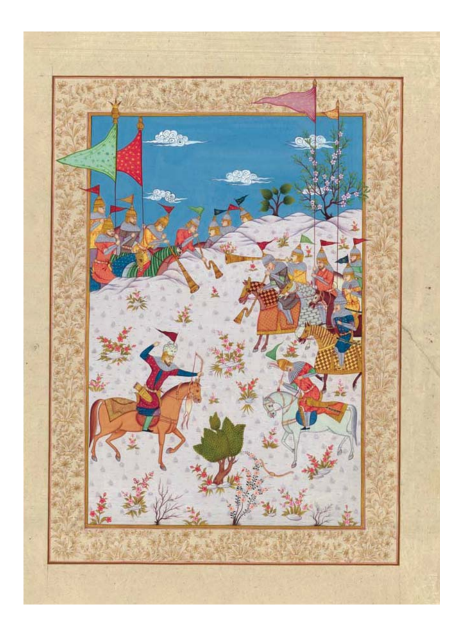


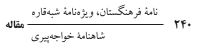


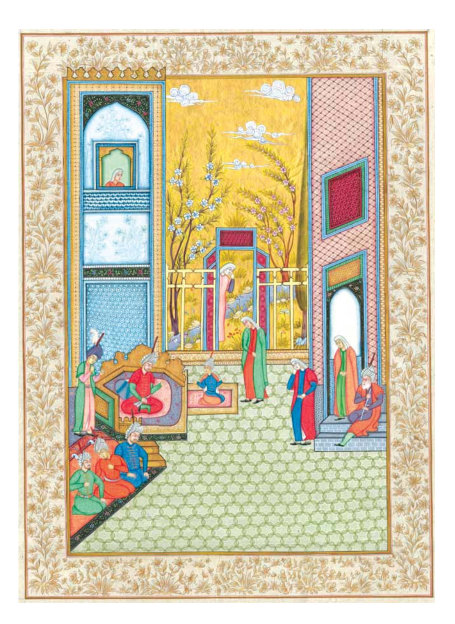
| N-2005-A                                          | 102-30A    | E CORA           |               | K COXY                                | and South                                 | K K K                                                | 28.3        | > > Car           |
|---------------------------------------------------|------------|------------------|---------------|---------------------------------------|-------------------------------------------|------------------------------------------------------|-------------|-------------------|
| and your                                          |            | 1 2 2+ 3 2 2 3 3 |               | a Scharts                             | wood street                               | 1000 KAR202 C                                        | vit 15 init | and the           |
|                                                   |            |                  |               | Estables &                            |                                           | Aredia                                               |             | 2 3 (24-          |
|                                                   |            |                  |               |                                       | a stronger                                |                                                      |             | States            |
| Endration .                                       |            |                  |               |                                       | 12 - 510 40                               |                                                      | 17200-241   | 2 2 Cart          |
|                                                   |            |                  |               |                                       | v 00.140                                  |                                                      |             | a state           |
| and granded a                                     |            |                  |               |                                       |                                           | A Statilitie                                         |             | A State           |
|                                                   |            |                  |               |                                       | a set site                                |                                                      | 1) cardys   | The state         |
|                                                   |            |                  |               |                                       | 1 christ                                  |                                                      |             | A DECEM           |
|                                                   |            |                  |               |                                       | 18 2 20143                                |                                                      |             | Distor-           |
|                                                   |            |                  |               |                                       | 12 002 00 000                             |                                                      |             | 12 20             |
|                                                   |            |                  |               | 219,23,31                             |                                           |                                                      | 0.000000000 | a state           |
|                                                   |            |                  |               |                                       | 12 - Seksis<br>Freelation                 |                                                      |             | 1-12              |
|                                                   |            |                  |               |                                       | and finds                                 |                                                      |             | and and a         |
|                                                   |            |                  |               |                                       | ennered                                   |                                                      | wytan Bel   | · 25-             |
| and we days                                       |            |                  |               | shald of                              | Larpar                                    | I is a dua                                           | y hadrich   | 1 alles           |
|                                                   |            | d shirts         |               | Yan W                                 | 201.1                                     | webpists                                             | in applica  | A Protect         |
| . بایدون و مسلک تقیب .<br>بر بایدون و تشکل تقیب . |            |                  |               | 10 Provente                           | O'ale                                     | 4 - 496 11 MA                                        |             | Phile on Sto      |
| CARL CONTRACTOR OF                                |            |                  |               |                                       | 122412/20                                 | 1 11 18 12 10 14 14 14 14 14 14 14 14 14 14 14 14 14 |             | 0.002.0           |
| وين دل ديد م لي ا                                 |            |                  |               |                                       | مد بر بر بر                               |                                                      |             | A DEC             |
| a Jotella                                         | 20137-1-0  |                  |               | A PARTY AND A PARTY                   | file-southe                               |                                                      |             | REF               |
|                                                   |            |                  |               | and the second second second second   | التواسق المعالية                          |                                                      | I ne we pet |                   |
|                                                   |            |                  |               |                                       | مى شەر تى بورد. ئە                        |                                                      |             |                   |
|                                                   |            |                  |               |                                       | م اليدانت مي الماند.<br>مراجع المان المري |                                                      |             | 25558 A G B       |
| an analytic                                       |            |                  |               |                                       | Stanson                                   |                                                      |             | Den Martin Contra |
|                                                   |            |                  |               |                                       | in Sim                                    |                                                      |             |                   |
| Idadaha                                           | hotestined | ir stid diar     | 12            | そうい こうころに                             | 1.107.000                                 | militard                                             | an and the  | Calle .           |
| Charles Mar                                       | 1874       | - dependences al | mailwithe     | e polyeal II                          | fix my make                               | danibert                                             | 10000000    | Sector Francis    |
|                                                   |            | Stage Straffer   | 2.1 d + 3129) | الاعالا المان المعرص                  | 200 p 200                                 | Long Sight                                           | -the part   | and the           |
|                                                   |            |                  |               |                                       | an poly it                                |                                                      |             |                   |
|                                                   |            |                  |               |                                       | 1112600                                   |                                                      |             |                   |
|                                                   |            |                  |               |                                       | . uddastar                                |                                                      |             |                   |
|                                                   |            |                  |               |                                       | e constance                               |                                                      |             |                   |
|                                                   |            |                  |               |                                       | e mains petted                            |                                                      |             |                   |
|                                                   |            |                  |               |                                       | a it as there                             |                                                      |             |                   |
| ala and a                                         | -iter and  | - Butter and     | - a prover    | a are nearly a                        | during de greet                           |                                                      | - wiego     | SAC               |
| No. Con                                           | NA AV      | NA A             | 4 04          | CANA A                                | AAA                                       |                                                      | AR I        | C. P. C.          |
| 11 14 70                                          | v. v       | 11.00            | 0.10          | 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 | 5. H. W. H                                | 2 - 2                                                | *           | Y TOC             |
| States                                            |            | ( ANAL A         | AL MAL        | ALT REAL                              | The start                                 | Ter Ter                                              | S. F. S.    | FLAN W            |

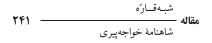


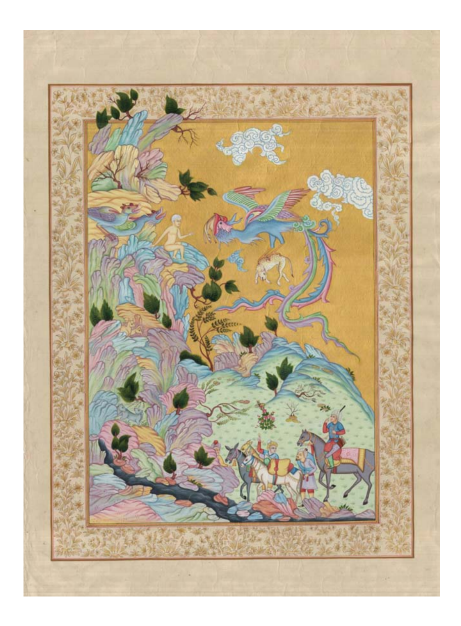


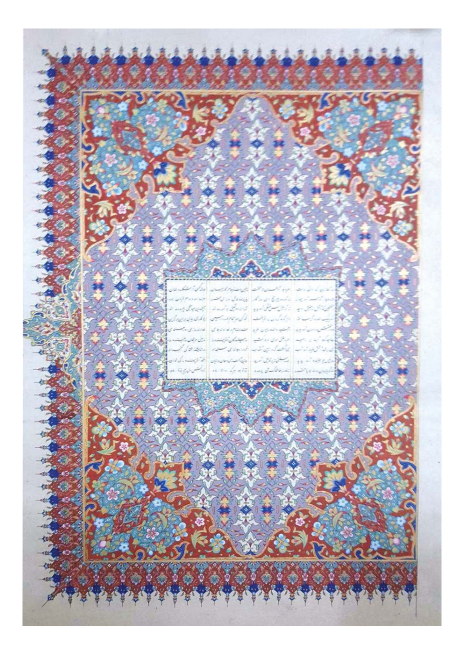












تاریخ دریافت: ۹۸/۰۷/۱۲ تاریخ پذیرش: ۹۸/۰۹/۰۳ (صفحه ۱۸۷–۲۲۲)



## همایش بین المللی همایون در هند و ایران

در روزهای یکشنبه و دوشنبه ۲۶–۲۷ آبانماه ۱۳۹۸ همایش بینالمللی همایون در هند و ایران، با همکاری رایزن فرهنگی هند در ایران، برگزار شد. در مراسم افتتاحیه دکتر غلامعلی حدادعادل (ریاست محترم فرهنگستان زبان و ادب فارسی)، گادام دار مندرا (سفیر هند در ایران)، دکتر محمدرضا نصیری (دبیر فرهنگستان زبان و ادب فارسی)، پروفسور کومار سینگ (رایزن فرهنگی هند در ایران)، پروفسور آزرمیدخت صفوی (استاد دانشگاه علیگر هند)، دکتر کریم نجفیبرزگر (دبیر کل شبکهٔ دانشگاههای مجازی جهان اسلام)، دکتر توسلی (استاد دانشگاه سیستان و بلوچستان)، دکتر فتحالله مجتبایی (استاد معوی پیوستهٔ فرهنگستان زبان و ادب فارسی)، دکتر محازی جهان (عضو پیوستهٔ فرهنگستان زبان و ادب فارسی)، دکتر رضا شعبانی (استاد دانشگاه شهید بهشتی)، پروفسور گیاشوار پورانا (دانشگاه ملی اسلامی هند)، دکتر میرزایی (استاد دانشگاه آزاد کرج)، و تعدادی از کارکنان و اعضای هیئتعلمی فرهنگستان زبان و ادب فارسی حضور داشتند. جلسه در ساعت نُه صبح به مدیریت پروفسور آزرمیدخت صفوی اغاز گردید. ایشان در سخنرانی خود به روابط ایران و هند، خاصه در دورهٔ بابریان، اشاره کرد و اظهار داشت در رورهٔ بابریان روابط فرهنگی ایران و هند بسیار درخشان بوده است.

کشورداری و نظامی گری، بسیار تأثیرگذار بودهاند و بدیهی است متقابلاً نیز فرهنگ هند بر فرهنگ و ادب فارسی اثر نهاده است و همین ارتباط معنوی است که دو ملت بزرگ و متمدن را به هم وابسته کرده و آن دو توانستهاند در مسیر تاریخ از افکار و اندیشههای همدیگر بهرهمند شود. سپس دکتر حدادعادل ضمن خوشامدگویی به حاضران در ارتباط با سفر همایون به ایران سخن راند و اظهار داشت که در طول تاریخ، روابط ایران و هند، چه از نظر روابط ادبی و اجتماعی و چه سیاسی و اقتصادی، همواره برقرار بوده و اینکه همایون پس از ناکامی در مقابل شیرشاه و بیوفایی کامران میرزا و عسگری میرزا، برادران ناتنی خود، به ایران ملتجی شد، بهدلیل دلبستگی وی به فرهنگ ایرانی بوده است. دکتر حدادعادل در ادامه نحوهٔ استقبال از همایون در ایران را بیان کرد<sup>۱</sup>.

سپس گادام دار مندرا دربارهٔ روابط ایران و هند و آمدن همایون به ایران و استقبال گرمی که به دستور شاه طهماسب از او شده بود، اشاره کرد و اظهار داشت که شایسته است دربارهٔ روابط ایران و هند همایشهای متعددی برگزار شود. سخنران دیگر جلسهٔ افتتاحیه پروفسور کومار سینگ بود که ضمن قدردانی از توجه گروه شبهقاره به مسائل ادبی و علمی و خدمات فرهنگی متقابل ایران و هند، اشاره کرد که در سالهای اخیر فعالیت هندشناسی در ایران سامان بهتری پیدا کرده و روابط هند و ایران در سطح قابل قبولی است و امید است که در هفتادمین سالگرد «روز ملی جمهوری هند» فعالیتها مشترکی داشته باشیم.

پس از آن دکتر محمدرضا نصیری، ضمن یادی از زندهیاد دکتر حبیبی اشاره نمود که دکتر حبیبی با تأسیس گروه شبهقاره در فرهنگستان مطالعات هندشناسی را به نوعی زنده کرد و در سالهای بعد در زمان ریاست جناب آقای دکتر حدادعادل این توجّه بیشتر شد. ایشان در دنبالهٔ سخنان خود به فعالیتهای گروه شبهقاره اشاره کرد و ابراز داشت که گروه شبهقاره در پی وظایف تعیینشده، پنج جلد از مجموعهٔ هشت جلدی دانشنامهٔ زبان و ادب فارسی در شبهقاره را به چاپ رسانده است و کتابخانهای درخور توجه تأسیس کرده، و نشریهٔ شبهقاره در جهت تعامل بین دانشمندان ایرانی و هندی راهاندازی شده که تا کنون نُه شمارهٔ آن به چاپ رسیده است. همچنین بانک اطلاعات دیجیتالی نسخ

۱. متن سخنرانی ایشان در آغاز همین شماره از مجله درج شده است.

خطی بالغ بر ۶۰ هزار نسخهٔ خطی راه اندازی شده است.

در پایان مراسم افتتاحیه، جلد پنجم دانشنامهٔ زبان و ادب فارسی در شبهقاره و شمارهٔ نهم مجلهٔ شبهقاره رونمایی شد.

نشست نخست به مدیریت دکتر کریم نجفی برزگر برگزار گردید که در این نشست پروفسور آزرمیدخت صفوی به سفر همایون به ایران و آثار و ثمرات فرهنگی آن براساس منابع فارسی اشاره کرد. دومین سخنران این نشست دکتر مهری ادریسی از دانشگاه پیام نور بود که دربارهٔ بازتاب سفر همایون به ایران در منابع تاریخی هم عصر ایران و هند مقالهٔ خود را ارائه کرد. دکتر مهدی توسلی نیز از دیگر سخنرانان جلسه بود که در مورد مطالعهٔ باستان شناسانهٔ هنر و معماری اسلامی هند سخن راند و اظهار داشت که با روی کار آمدن سلطنتهای مسلمان در دهلی، بر روند ترویج فرهنگ ایرانی ـ اسلامی افزوده شد و بناهای هنری با طراحی اسلامی مانند قطب منار و مسجد قوة الاسلام دهلی با الهام از معماری ایرانی بنا نهاده شد. همایون بعد از بازگشت از ایران و به قدرت رسیدن دوباره متأسفانه فرصتی نیافت تا از هنر و ذوق و اندیشهٔ معماران ایرانی بهرهمند شود؛ ولی در زمان فرزند و جانشین او اکبر، هنرمندان و معمارانی که به دعوت همایون به هند مهاجرت کردند، بناهایی با سبکی تلفیقی که حس زیباشناسی بین جهان اسلامی و هندویی را با عناصر و بناهایی با سبکی تلفیقی که حس زیباشناسی بین جهان اسلامی و هندویی را با عناصر و فرق ایرانی القا می کرد، به اجرا درآوردند.

نشست دوم از ساعت ۲:۳۰ بعدازظهر به مدیریت پروفسور آزرمیدخت صفوی شروع شد. پروفسور شیام بیهارلال (استاد دانشگاه روهیلکد) دربارهٔ همایون و شکل گیری مکتب گورکانی سخنرانی کرد. موضوع تحقیق سخنران بعدی، پروفسور گیاشوار پورانا (استاد دانشگاه ملی اسلامی هند) «هجرت همایون، نقطهٔ عطفی در تاریخ امپراتوری گورکانی» بود. سپس پروفسور داوان مقالهٔ «همایون و بنای پلی میان دو تمدن باستانی» و پروفسور کومارسینگ مقالهٔ «تاریخنگاری همایون، دیپلماسی برای یک پادشاه و یک انسان» را ارائه کردند. آخرین سخنران این جلسه دکتر نوروزی از دانشگاه پیام نور بود که به چگونگی نقش آفرینی و تأثیرگذاری ایرانیان در حکومت همایون و پیامدهای آن اشاره کرد و اظهار داشت همایون که ظاهراً بیش از پدر به فرهنگ ایران تعلق خاطر داشت و از

برخوردار شد، فضای بیشتری برای نقش آفرینی ایرانیان مهاجر در مرحلهٔ اول سلطنت خود فراهم نمود. با این حال، بعد از پناهندگی همایون به ایران و برخورداری وی از حمایت نظامی صفویان برای تصاحب مجدد تخت حکومت، بهدلایلی چون آشنایی همایون با برخی از گروههای ایرانی، فضای بسیار مناسبتری برای نقش آفرینی افزون تر ایرانیان مهاجر در دربار و حکومت همایون مهیا گردید.

در این نشست دکتر نجفی دربارهٔ همایون و مدت اقامت او در ایران سخنرانی کرد و اظهار داشت همایون در پی جنگ با دشمن دیرین بابریان، یعنی شیرشاه سوری، و شکست خوردن از وی، ناگزیر به دربار صفوی پناه برد. او سپس به مسیری که همایون پیموده اشاره کرد و اضافه نمود آنچه در نظر مورخان هندی اهمیت دارد روش و منش سیاسی شاه طهماسب و نجات امپراتوری بابری بوده است.

نشست سوم همایش در روز دوشنبه ۲۷ آبانماه ۹۸ در ساعت ۹۳:۹ به مدیریت خانم دکتر هـدی سیدحسینزاده آغاز شـد. در ایـن نشست دکتر منصور صفت گل (استاد دانشگاه تهران) دربارهٔ نخستین پیوندهای تیموریان هندوستان با ایـران و ظهـور تـاریخی روابط خارجی عصر صفویه سخن گفت و بـه حضـور پرتغالیـان در سـواحل هنـد و ایـران و توجه دو کشور هند و ایران به راههای زمینی (خاصه راه قنـدهار، کـه انبـار کـالای تجـاری محسوب می شد و از نظر هر دو کشور بسیار مهم و منطقهٔ سوق الجیشی به شمار می رفت) اشاره کرد و در ادامه از ایـن امـر سـخن گفت کـه همـایون در برگشت ادارهٔ قنـدهار را بـه قزلباش ها واگذار کرد که بعدها مرکز کشمکش دو کشور شد. دکتـر صفت گل در سخنان عثمانی، علی رئیس، از طریق راههای آبی جنوب ایران به دربار هند راه یافته و با همایون ملاقات کرده بود.

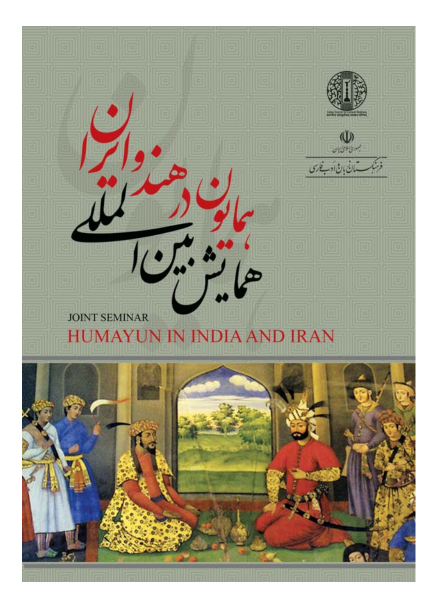
سپس خانم دکتر هدی سیدحسینزاده (استادیار گروه شبهقاره) دربارهٔ آمدن همایون به ایران مقالهٔ خود را قرائت کرد و اظهار داشت: همایون به پیشنهاد بیرامبیگ بهارلو، معروف به بیرامخان، که خاندانش ارتباطی دیرینه با ایرانیان داشتند، به ایران و دربار صفویان پناهنده شد. سیدحسینزاده به تشریح سفر همایون و مسیر سفر و چگونگی بر خورد شاه طهماسب اول و اطرافیانش، حضور همایون در دربار صفوی و سیاست

مشروط شاه طهماسب برای کمک و بازپس گرفتن تاج و تخت پرداخت.

دکتر محمدجعفر یاحقی (استاد دانشگاه فردوسی مشهد و عضو پیوستهٔ فرهنگستان زبان و ادب فارسی)، دربارهٔ نگاه همایون به ادبیات و شعر فارسی و بردن تعدادی از ادیبان و شاعران به هند، روابط خواهر خواندگی هرات و مشهد، اقدامات امیر علیشیر نوایی در احداث بناها و تأمین آب شهر مشهد و نقش مشهد به عنوان مرکز تشیع سخن گفت و در پایان با اشاره به کتیبهای که به خط همایون در روستای تایباد، در بیست کیلومتری افغانستان، باقیمانده است متن سنگنبشته را قرائت کرد:

ای رحمت تو عذرپذیر همه کس ظاهر به جناب تو ضمیر همه کس درگاه و در تو قبلهگاه همه کس لطفت به کرشمه دستگیر همه کس

«سرگشتهٔ بادیهٔ بیسرانجامی، محمد همایون، شنبه ۱۴ شوال سنهٔ ۹۵۱». آخرین سخنران این نشست دکتر مصطفی پورمحمدی (فرهنگستان هنر جمهوری اسلامی ایران) بود که دربارهٔ دو هنرمند ایرانی به نامهای میر مصور و سید علی، که به همراه همایون به هند رفته بودند، مقالهٔ خود را ارائه کرد. در پایان جلسه از ویژهنامهٔ دویستمین شمارهٔ جستارهای ادبی رونمایی شد. همایش «همایون در هند و ایران» با استقبال کمسابقهای روبهرو گردید و سفیر هند در ایران پیشنهاد برگزاری همایشی دیگر دربارهٔ همایون و شناخت بیشتر ابعاد مختلف سفر وی به ایران را داد. مقالات ارائهشده در این همایش متعاقباً به چاپ خواهد رسید. **گروه شبهقاره** 



### همایش مولانا و سلطان باهو

عظمی زرین نازیه\*ً

کنفرانس بین المللی دو روزهٔ «مولانا جلال الدین بلخی و سلطان باهو، پیام آوران صلح و دوستی در جهان» در دانشگاه پنجاب لاهور، با حضور جمعی از مقامات علمی، استادان و رؤسای دانشگاهها و وزیر آموزش استان پنجاب، دکتر محمدرضا نصیری (دبیر فرهنگستان زبان و ادب فارسی)، دکتر کریم نجفی برزگر (رئیس شبکهٔ دانشگاههای مجازی جهان اسلام) و دکتر محمدرضا ناظری (سرکنسول ایران در لاهور) با حضور تعداد کثیری از دانشجویان دانشگاه در بیستم مارس ۲۰۲۰ میلادی برگزار شد.

در جلسهٔ افتتاحیه، جناب آقای نیاز احمد اختر (ریاست محترم دانشگاه پنجاب)، دکتر محمدسلیم مظهر (قائممقام رئیس دانشگاه)، صاحبزاده سلطان احمدعلی (نوهٔ سلطان باهو و رئیس مسلم انستیتیوت)، دکتر اصغرعلی زیدی (رئیس دانشگاه جی سی لاهور)، دکتر طلعت نصیرپاشا (رئیس دانشگاه تربیت مدرس لاهور)، حنیف خان پتافی (وزیر آموزش استان پنجاب) و دکتر سلطان شاه (رئیس دانشکدهٔ جی سی یو)، هیئترئیسه و سخنرانان نشست بودند.

<sup>\*</sup> عضو هيئتعلمي گروه زبان و ادبيات فارسي دانشگاه پنجاب لاهور، پاكستان.

جلسهٔ افتتاحیه با قرائت قرآن کریم آغاز شد. میزبانان کنگره، دکتر محمدسلیم مظهر و صاحبزاده سلطان احمدعلی، دربارهٔ عرفان و تصوف و خدمات عرفانی سرزمین شبهقاره و تأثیر اندیشههای مولانا بر سلطان باهو سخن گفتند. سخنرانان دیگر این نشست نیز، ضمن قدردانی از برگزارکنندگان این همایش بینالمللی اظهار امیدواری کردند که در آینده نیز با تشکیل چنین نشستها و همایشهایی در نشر اندیشههای عرفانی بهویژه در دانشگاهها تلاش بیشتری شود. در این خصوص پیشنهاد شد در آیندهٔ نزدیک دانشگاههای جدیدی که تأسیس خواهند شد با اسم عرفا نامگذاری شوند تا مردم

پس از مراسم افتتاحیه، مراسم تقدیم لوح ریاست فرهنگستان زبان و ادب فارسی، جناب آقای دکتر غلامعلی حدّادعادل، به استادانی که به عضویت افتخاری فرهنگستان زبان و ادب فارسی انتخاب شده بودند با حضور رؤسای دانشگاهها، وزرا، و آقایان نصیری، نجفیبرزگر و ناظری برگزار شد. در ابتدا و پیش از تقدیم لوحها، دکتر محمدرضا نصیری دربارهٔ فضایل علمی و اخلاقی و خدمات پروفسور دکتر اکرم شاه و پروفسور دکتر سلیم مظهر بیاناتی ایراد کرد و اشاره نمود استادانی که از طرف فرهنگستان زبان و ادب فارسی جهت عضویت انتخاب شدهاند از جمله استادان بنام و طراز اول کشور دوست و برادر، پاکستان، هستند. ایشان با برشمردن دلایل انتخاب دو استاد نامبرده، متن لوح عضویت افتخاری را، که به امضای ریاست

> فرهنگستان زبان و ادب فارسی جمهوری اسلامی ایران، برطبق مادهٔ شش اساسنامهٔ خود، با احترام به جایگاه رفیع جنابعالی در علم و ادب و فرهنگ و به نشانهٔ قدردانی از تلاش سودمندی که در گسترش و اعتلای زبان و ادبیات فارسی داشتهاید، شما را به موجب رأی چهارصد و هفتاد و چهارمین جلسهٔ شورای فرهنگستان زبان و ادب فارسی مورخ ۲/۱۰/۸۹، به عضویت افتخاری خود برگزیده است. دوام سلامت و توفیقتان را از خداوند متعال مسئلت می کنم. غلامعلی حدّادعادل رئیس فرهنگستان زبان و ادب فارسی

سپس آقای دکتر ناظری دربارهٔ جایگاه فرهنگستان در جامعهٔ علمی ـ فرهنگی و اهمیت انتخاب فردی به عضویت در فرهنگستان سخن گفتند و اشاره کردند انتخاب دو استاد برجسته از دانشگاه پنجاب کاری است بسیار احترامبرانگیز و مایهٔ مباهات برای دانشگاه پنجاب و نشانگر اینکه این استادان به آن مرتبهٔ والای علمی رسیدهاند که به عضویت فرهنگستان برگزیده شدهاند. سپس رئیس دانشگاه پنجاب ضمن قدردانی از مسئولان برگزارکنندهٔ همایش و توجه استادان به مسائل عرفانی و همبستگی و اندیشههای مولانا جلال الدین بلخی و سلطان باهو، از توجه فرهنگستان زبان و ادب فارسی به استادان صاحب علم دانشگاه پنجاب قدردانی کرد.

بعد از افتتاحیه، جلسهٔ اول به ریاست دکتر خواجه محمد زکریا (رئیس اسبق دانشکدهٔ خاورشناسی) برگزار شد. سید عزیزالله شاه (یژوهشگر مسلم انستی تیوت، دانشگاه تال بلوچستان)، يروفسور فيصل جمعه (دانشگاه نُمل اسلامآباد پاکستان)، خانم دکتر شگفته یاسین عباسی (دانشگاه کراچی یاکستان)، دکتر عمیر محمود صدیقی (رئیس گروه زبان و ادبیات فارسی دانشگاه جی سی لاهور)، دکتر محمد اقبال شاهد (استاد دانشگاه جی. سی. یو، لاهور)، دکتر راشده قاضی (استاد زبان و ادبیات اردو در دانشگاه غازی پاکستان)، دکتر محمدرضا نصیری (دبیر فرهنگستان زبان و ادب فارسی و استاد دانشگاه پیامنور ایران)، مقالههای خو د را در سمینار ارائه دادند. از مجموعهٔ سخنرانی های استادان چنین استنباط می شد که به کارگیری افکار عرفانی مولانا جلال الدین و سلطان باهو، می تواند نسل آینده را به سمت صراط مستقيم و انسان شناسي الهي سوق بدهد. دكتر نصيري نيز دربارهٔ چاپ سوم مثنوی معنوی، که اخیراً به تصحیح استاد دکتر محمدعلی موحد از طرف فرهنگستان به چاپ رسیده، صحبت کردند و اظهار داشتند بعد از تصحیح مثنوی معنوی توسط نیکلسون تصحيح استاد موحد بهترين و مستندترين تصحيحي است كه در ايران به سرانجام رسيده است. دکتر نصیری ضمن برشمردن مزایای تصحیح استاد موحد نسبت به تصحیح نیکلسون اعلام داشتند در حال حاضر این استاد بزرگوار مشغول نگارش تفسیر مثنوی هستند که امید است در آیندهٔ نزدیک در اختیار علاقهمندان قرار گیرد. سیس از چاپ سوم مثنوی معنوی رونمایی شد.

۱. دانشگاه ملی زبانهای نوین.

در نشست بعدی روز اول که به ریاست دکتر محمدشاهد منیر (رئیس دانشگاه جهنگ)، تشکیل شد، دکتر محمد ناصر (رئیس گروه زبان و ادبیات فارسی دانشکدهٔ خاورشناسی دانشگاه پنجاب لاهور پاکستان)، دکتر محمد سفیر (رئیس گروه فارسی نمل)، دکتر زاهد منیر عامر (رئیس گروه زبان و ادب اردوی دانشگاه پنجاب لاهور پاکستان)، دکتر سیله رحمان (رئیس گروه پنجابی، دانشگاه پنجاب)، منظور احمدخان معروف به ایم ای خان از لندن امترجم کتب سلطان باهو از اردو به انگلیسی) و خانم دکتر انجم حمید (رئیس ادارهٔ فروغ ادب اردو)، مقالات خودشان را ارائه دادند. نکتهٔ مورد نظر سخنرانان پیام صلح و امنیت بود و اینکه خلائی را که در بین کشورهای غربی و اسلامی ایجاد شده است میتوان با تعلیمات عرفانی پر کرد. در کل به این موضوع توجه داشتند که اگر میخواهیم روابط کشورهای دنیا با بود که بهوسیلهٔ پیام صلح و دوستی و آشتی، اسلام را در سراسر دنیا نشر کرد. کار اولیای الهی مین است که ندفقط مسلمانان بلکه انسانها را با خدا مأنوس نموده زمینهٔ وصل آنها را به جالق هستی فراهم میآوردند؛ چنان که سلطان باهو میگوید: «انسان انیس حق شو خود را به حق رسان».

با رابطهٔ انسان با خالق کائنات یک جامعهٔ امن به وجود میآید. وجود کشور پاکستان هم نتیجهٔ این اندیشه و تأثیر افکار صوفیانه بوده و برگزاری چنین کنفرانسها و نشر و اشاعهٔ تعلیمات عرفا روزبهروز جایگاه پاکستان را بالا میبرد و بنیادهای عرفانی این کشور را مستحکمتر میکند.

در پایان نشست روز اول کنفرانس «برگزاری محفل سماع» در «ایوان اقبال» بود. در این محفل اشعار مولانا جلال الدین و سلطان باهو با موسیقی سنتی خوانده شد.

روز دوم ۲۱ مارس ۲۰۲۰م، سومین نشست کنفرانس برگزار شد. ریاست این نشست به عهدهٔ دکتر نوشادعلیخان (رئیس دانشگاه اسلامیهٔ پیشاور پاکستان) بود. دکتر محمد عثمان (رئیس سودان کمیتهٔ پاکستان)، دکتر فلجه زهره کاظمی (رئیس گروه فارسی دانشگاه بانوان لاهور پاکستان)، خالق داد ملک (رئیس بخش عربی دانشگاه پنجاب)، پروفسور اعجاز حسنخان (رئیس دانشکدهٔ داروشناسی نارتوست<sup>۱</sup>)، و خانم رابعه کیانی

<sup>1.</sup> Northwest School of Medicine.

(از دانشگاه ملی زبانهای نوین اسلامآباد پاکستان)، مطالب ارزشمندی را در موضوع جلسه ارائه دادند. میهمان ویژهٔ این نشست عبدالرحمان محمود بود.

ریاست چهارمین نشست ادبی کنفرانس، که روز دوم برگزار شد، با پروفسور دکتر منصور اکبر کندی (رئیس دانشگاه خواجه بهاءالدین دانشگاه ملتان) بود. استادان و محققان صاحبنامی که مقالههای خودشان را در این نشست ارائه دادند عبارت بودند از دکتر نجفی، ندیم بهابهه (شاعر معروف اردو، از دانشگاه آزاد جامو و کشمیر)، پروفسور دکتر محمّد محمود عباسی، پژوهشگر و نویسندهٔ محترم آقای زیدی ای. اعوان، پروفسور دکتر پیرمکور کوسکی از پولیند، پروفسور دکتر فخرالحق نوری (رئیس اسبق دانشکدهٔ خاورشناسی) و از گروه اسلامیت دانشگاه پنجاب دکتر سعید احمد سعیدی.

دکتر نجفی به اندیشههای عرفانی مولانا و سلطان باهو اشاره کردند و گفتند:

مولانا جلال الدین محمد بلخی معروف به ملای روم از عرفای بزرگ اسلامی است که نهتنها در کشورهای اسلامی بلکه در جهان بهعنوان پیامآور بشردوستی و همزیستی و صلح و آشتی اشتهار یافته است. تأثیرگذاری اشعار مولانا بر عرفا و شخصیتهای مسلمان و غیرمسلمان در سرزمینهای مختلف، بهویژه در شبهقارهٔ هند، عشق به خدا را در زندگی بشریت تا عصر حاضر تبلور بخشیده است؛ بهطوریکه همهٔ سرزمینها پیام او را رشتهٔ همزیستی مسالمتآمیز و عشق به خدا و توجه به وحدت و معنویت تلقی نمودهاند.

از سلطان باهو آثار ارزشمندی در معرفی اندیشههای اسلامی و عرفانی منتشر گردیده که یکی از آثار ارزشمند او کتاب امیر الکونین حضرت امیرالمؤمنین علی<sup>(ع)</sup> میباشد. وی امیر مؤمنان را تبلور عشق به خدا و عرفان اسلامی دانسته و پیام او را سعادت در دنیا و آخرت تلقی نموده است. دکتر نجفی در خاتمهٔ سخنان خود اشعاری از مولانا را، که او در آن خود را متعلق به همهٔ بشریت معرفی کرده، قرائت نمود.

سخنرانان این نشست یادآور این نکته بودند که تعلیمات عرفا و صوفیان در سطوح مختلف، چه در مدرسه و چه در دانشگاه، باید بهعنوان نصاب درسی مورد بهرهبرداری قرار گیرد؛ چه برای تشکیل یک جامعهٔ شایسته نیاز به افراد شایسته است و این امر با پیروی از افکار و تعلیمات عرفا امکانپذیر خواهد بود.

تعدادی از مقامات و شخصیتهای دینی و مذهبی پاکستان در اختتامیهٔ کنفرانس شرکت

نمودند و در پایان جلسه صاحبزاده سلطان احمد علی از شرکتکنندگان و برگزارکنندگان همایش تشکر نمودند و سپس دکتر محمدسلیم مظهر، ضمن تشکر اظهار داشتند ما در ابتدا تصمیم داشتیم این کنفرانس یک روزه باشد؛ اما استقبال استادان و شخصیتهای علمی و مقامات کشور به قدری زیاد بود که دو روزه برگزار شد و در آینده انشاءالله سه روزه برگزار خواهد شد. به قول سعدی:

نه حسنت آخری دارد نه سعدی را سخن پایان بمیرد تشنه مستسقیّ و دریا همچنان باقی



شکر هند شکر هند در شکرستان پارسی، قمر غفار، تدوین احمد حسن، قمر غفار، دهلي، ۲۰۱۶. این کتاب که نام آن ملهم از بیت مشهور حافظ است'، دربردارندهٔ ۳۳ مقاله و یادداشت در ۳۸۸ صفحه از یرفسور قمر غفار، رئیس سابق گروه زبان و ادبیات فارسی دانشگاه جامعهٔ ملیهٔ اسلامیه در دهلینو است که به کوشش یکی از همکاران این گروه، دکتر احمد حسن، گردآوری شده است. در آغاز، یادداشتهایی از مسعود خلیلی (سفیر افغانستان در اسپانیا)، پرفسور سيد حسن عباس (رئيس اسبق گروه زبان و ادبيات فارسى دانشگاه هندويى بنارس) و شخص مؤلف آمده است. این بانوی دانشمند که با چند زبان (هندی، اردو، انگلیسی، فارسی، عربی، ترکی) آشنایی دارد، مدرک دکتری خود در رشتهٔ زبان و ادبیات فارسی را حدود ۴۰ سال ییش (۱۹۸۱) از دانشگاه اسلامی علیگره گرفته و بیش از ۳۰ سال (۱۹۸۱–۲۰۱۲) به

۱. شکّرشکن شوند همه طوطیان هنـد این بیت در نخستین برگ از کتاب نقل شده است.

تدریس این رشته در دانشگاه پرداخته است. ایشان در برگزاری همایشهای علمی و شرکت در آنها نیز از شخصیتهای فعال هند بهشمار میرود و از خدمات علمی و فرهنگی وی، هم از جانب رئیسجمهور هند و هم از سوی رایزنی فرهنگی جمهوری اسلامی ایران در دهلینو، تقدیر شده است. مجموعهای از مقالات ایشان به اردو پیشتر به چاپ رسیده است. غفار در ترجمه نیز دست دارد و داستانهایی از نویسندگان ایرانی، مانند محمدعلی جمالزاده، صادق هدایت، صادق چوبک و جلال آل احمد را به زبان اردو برگردانده است.

مقالات شکر هند دارای تنوع موضوعی چشمگیری هستند و گردآورنده آنها را در پنج بخش مجزا آورده است که ما بهاختصار از آنها یاد میکنیم.

۱. شعر و ادب فارسی در شبهقاره: در این
 بخش ۱۲ مطلب آمده است و از بررسی آنها
 روشن می شود که عنوان مذکور با دقت برای این

زین قند پارسی که به بنگاله میرود

بخش برگزیده نشده است؛ زیرا برخی مطالب (مانند «مثنوی معنوی مولوی» که معرفی بسیار مختصر کتاب نامبرده است و «جایگاه کودکان در ادب فارسی») با شبهقاره در پیوند نیست و برخی (مانند «شناخت بیشتر ابوریحان محمد البیرونی» و «ملکه گوهرشاد آغا بیگم») ربط مستقیم به شعر و ادب ندارد. در مقالات این بخش به شاعرانی چون رودکی، فردوسی، سعدی، مولوی و حافظ توجه شده است.

۲. پارسیسرایان هند: چهار مقاله که در آنها به غزالی مشهدی، فیضی فیاضی، نظیری نیشابوری، بیدل دهلوی و غنی کمشیری پرداخته شده است.

۳. زبان و ادبیات فارسی و شخصیتهای برجستهٔ آن در هند: انتخاب عنوان این بخش، که شامل ۱۰ مقاله و یادداشت است، هم خالی از مسامحه نیست و در آن، جز مقالات مربوط به عنوان مذکور، مطالبی دربارهٔ سفر سید جمال الدین اسدآبادی و سید ابوالحسن حافظیان به هند هم دیده میشود.

۴. مطالعهٔ اقبال: چهار نوشته در موضوع اقبالشناسی و مقایسهٔ اقبال لاهوری با شاعران بزرگ ایران، مولانا و حافظ، در این بخش آمده است.

۵. شعر و ادب فارسی معاصر: در واپسین بخش کتاب سه نوشته دربارهٔ پروین اعتصامی، نیما یوشیج و هوشنگ مرادی کرمانی آمده است. میدانیم که در رشتهٔ ادبیات فارسی تأکید و توجه اصلی بر ادبیات کهن است و یکی از گلههای دانشجویان نوجو کمبود واحدهای مربوط به ادبیات معاصر است. با اینهمه جالب است که یکی از استادان این رشته در هند، به شعر و نثر معاصر ایران هم توجه دارد؛ هم به شاعری چون

پروین که به قوالب کهن و سنتهای ادبی پایبند است و هم به نیما یوشیج که پرچمدار نوآوری است. قمر غفار در زمینهٔ نثر و ادبیات داستانی، به بررسی و ستایش کتاب قصههای مجید پرداخته است. روشن است که نویسنده بهراستی دوستدار شعر و ادب فارسی است و گهگاه ابراز احساساتی نیز در این زمینه کرده؛ برای نمونه دربارهٔ داستان «ژاکت پشمی» از کتاب مذکور گفته است: «در اینجا اعتراف کنم که من از خواندن این داستان چنان تحتتأثیر قرار گرفتم که به گریه افتادم» (۳۸۴).

سهيلا حبيبى

دامنه و اهمیت منابع تاریخی فارسی دامنه و اهمیت منابع تاریخی فارسی (مجموعهٔ مقالات)، ج۱، به کوشش آزرمیدخت صفوی، مرکز تحقیقات فارسی، دانشگاه اسلامی علیگره، علیگره، ۲۰۱۵. کتاب دامنه و اهمیت منابع تاریخی فارسی مشتمل بر ۲۳ مقالهٔ فارسی از پژوهشگران

مستمل بر ۱۱ مقاله فارسی از پزوهسکران شبهقاره و ایران است که در همایشی تحت مرکز تحقیقات فارسی دانشگاه اسلامی علیگره برپا گردیده و کتاب مجموعهٔ مقالات آن نیز به کوشش رئیس این مرکز، پروفسور آزرمیدخت صفوی، گردآوری و چاپ شده است. ایشان در پیشگفتار کتاب مینویسد:

«تاریخنویسی یکی از نقش نگینهای کشورهای متمدن جهان بهشمار میرود. دو کشور همسایه و متمدن هند و ایران هم در تاریخنویسی سهمی بسزا دارند. در هند آغاز تاریخنویسی مرهون منّت زبان فارسی میباشد، چراکه این زبان قریب به هزار سال زبان رسمی و

بنگاله»، «نقش هند در پیدایش کشف المحجوب هجویری»، «نگاهی به تاریخنویسی در عهد سلجوقی و غزنوی»، «شکلگیری تاریخنگاری ملی در عصرهای سه و چهار هجری»، «جلوههای نثر فارسی فنی در ظفرنامهٔ شرف الدین علی یزدی»، «خزاین الفتوح»، «حکمت و اخلاق در آیینهٔ تاریخ، بر پایهٔ تاریخ جهانگشای جوینی»، «بررسی تاریخچهٔ غزنویان و مسئلهٔ حمله به سرزمین هند»، «صائب تبریزی و سبک هندی»، «گذری بر منش و نظری بر کنش جهانگیر پادشاه هند در مجالس جهانگیری عبدالستار لاهوری».

سهيلا حبيبى

سفينه

نشریهٔ علمی ـ پژوهشی در زمینهٔ زبان و ادبیات و فرهنگ فارسی مدیر مسئول: پروفسور محمد سلیم مظهر، دستیاران سردبیر: سید محمد فرید و عظمی زرین نازیه.

از اقدامات ارزشمند گروه زبان و ادبیات فارسی دانشکدهٔ خاورشناسی دانشگاه پنجاب (لاهور پاکستان) راهاندازی نشریهٔ ادبی سفینه است که به مدیریت پروفسور محمد سلیم مظهر توانسته بستری علمی برای تعاملات فکری بین دانشمندان و استادان زبان فارسی فراهم سازد. از این نشریه تا کنون ۱۶ شماره به چاپ رسیده است. در شمارهٔ ۱۵ مجله (۲۰۱۷ میلادی)، ۱۲ مقاله به زبان فارسی و دو مقاله به زبان انگلیسی درج شده است.

فهرست مقالات به این قرار است: «بررسی فرهنگ و ادب دورهٔ اکبرشاه در کشمیر»، مشتاق احمد و محمد صابر (ص ۵-۱۲). این مقاله به دورهٔ طلایی گسترش زبان و اداری و فرهنگی و زبان رایج در دربارها و دادگاهها در این سرزمین بوده است. بلامبالغه هزاران هزار کتب تاریخ و اثر گرانبها و ارزشمند در زبان فارسی وجود دارد که وسیلهٔ ابراز گذشتههای تاریخی و حال و هوای فرهنگی و فکری هر دو کشور است».

همایش یادشده در محورهایی چون «آغاز تاریخنویسی در ایران»، «سهم منطقههای مختلف هند در تاریخنویسی فارسی»، «تاریخ منطقههای مختلف در هند و ایران»، «عناصر تاریخی در سفرنامههای فارسی» و... برگزار شده است. از نویسندگان مقالات این کتاب می توان به سید احمدرضا خضرى، عبدالشكور عبدالستار، غلام رسول جان، حيدرعلى دهمرده، كليم اصغر، غلام سرور، عفت نقابی و محمد میر اشاره کرد. نام مقالات جهت آگاهی خوانندگان ذکر می شود: «تاریخ الفی، پلی میان تاریخنگاری ایران و هند»، «بازتاب فرهنگی و مشاطهگری حسن نظامی در تاج المآثر»، «بررسی بیاضهای خطی کتابخانهٔ دانشگاه ملی تاجیکستان»، «ایالت سند، نخستین خاستگاه تاریخنویسی فارسی در شبهقاره و مقایسهای اجمالی با تاج المآثر»، «تحفة الاحباب، ارزش و اهميت تاريخي»، «خوانش نشانهشناسی از تطبیق هنر معماری و ادبیات در تاریخ هند و ایران»، «فتح سومنات، سفرنامهٔ حماسی فرخی»، «بررسی تطبیقی نقش بونصر مشکان با گودرز کشواد در دستگاه حكومتى»، «تاج المآثر منبع مهم تاريخ قرون ميانة هند»، «مقايسة ظفرنامة شرفالدين على یزدی با ظفرنامهٔ شامی»، «خاطرهنویسی رزمندگان دفاع مقدس»، «مردمشناسی و نقش و جایگاه مردم در تاریخ بیهقی»، «معرفی نسخهٔ خطی تاریخ محتشم»، «تاریخنویسی فارسی در

ادب فارسی در زمان حکومت اکبرشاه اشاره دارد. به دستور اکبرشاه برخی از کتابهای مهم هندوان از سنسکریت به نظم و نثر فارسی ترجمه شد و همین کار بر غنای ادب فارسی افزود. بهسبب علاقهٔ وی به شعر فارسی، زبان فارسی زبان تمام امپراتوری اعلام گردید.

«شرح حال و نعتسرایی فارسی فیروزالدین فیروز»، عظمی زرین نازیه (ص ۱۳-۲۴).

«نقد و بررسی چشمهایش تألیف بزرگ علوی»، محمد عرفان راتهور (ص ۲۵-۳۶). در این مقاله نویسنده زندگی بزرگ علوی و خلاصهای از رمان چشمهایش و نقد و بررسی آن را ارائه می دهد.

«نگاهی به احوال و آثار میرزا محمد صادق مدامی»، جاوید اقبال و محمد صابر (ص ۳۷-۴۲). این مقاله اطلاعاتی مختصر از شرح حال شاعر و دیوان او بهدست میدهد.

«بررسی تطبیقی تجربههای انفسی و آفاقی در دیوان سلطان باهو و غزلیات شمس»، محدثه رضایی (ص ۴۳-۷۰).

در این مقاله با بهره گیری از ادبیات عرفانی، دو گونه تجربهٔ آفاقی و انفسی در دیوان دو شاعر بررسی شده و این نتیجه بهدست آمده که تجربههای آفاقی میتواند مظهر و مقدمهای برای تجربههای انفسی باشد و این در نهایت طریقت رسیدن به حقیقت غایی و خداوند است که از آن به وحدت وجود یاد میشود.

«انسان و انسانشناخت در آثار عرفانی فارسی»، محمدمهدی ناصح (ص ۷۱-۸۴) این مقاله به یکی از مهمترین اصول در عرفان اسلامی که همان معرفت نفس و خودشناسی است اشاره میکند.

«مقایسه در شعر بیدل دهلوی و نصیر

گولروی»، محمد شاه کهگه (ص ۸۵-۹۶). نویسندهٔ این مقاله، به بررسی نفوذ شعر و افکار بیدل در سرودههای سید نصیرالدین نصیر گیلانی گولروی، پرداخته است. نصیر گولروی، از شاعران معاصر پاکستان است که به فارسی و از موده؛ ولی میاصر پاکستان است که به فارسی و آزموده؛ ولی بیشتر به سرودن غزل و رباعی شناخته میشود. مجموعههای آغوش حیرت (اسلامآباد، ۱۹۸۲م) و عرش ناز (اسلامآباد،

«تاریخ اجمالی تیموریان»، صدف سلیم و شعیب احمد (ص ۹۷-۱۲۰۰). در این مقاله اوضاع سیاسی، اجتماعی و علمی هر دوره از حکومت تیموریان به صورتی مختصر بررسی شده است.

«بررسی آثار فارسی رتن سینگ زخمی»، بابر نسیم آسی (ص ۱۲۱-۱۳۴). جستاری است دربارهٔ تألیفات فارسی رتن سینگ زخمی ازجمله دیوان زخمی، شرح گل کشتی، حدائق النجوم، انیس العاشقین، سلطان التواریخ و معیار الازمان. «تأثیرپذیری شعر فیض احمد فیض از زبان فارسی»، محمد سفیر (ص ۱۳۵-۱۴۸). مقالات انگلیسی:

"Pinjra Work in the Architecture of Punjab, pakistan, a Historical Overview of the Literary and Material Evidence", Nael Aamir, Amjad parvez, pp. 5-22.

"The artistic Perspective and the Science behind the Structure of kites", Amjad parvez, pp. 23-40.

این اقدام دانشکدهٔ خاورشناسی و پروفسور سلیم مظهر در ترویج زبان فارسی ستودنی است.

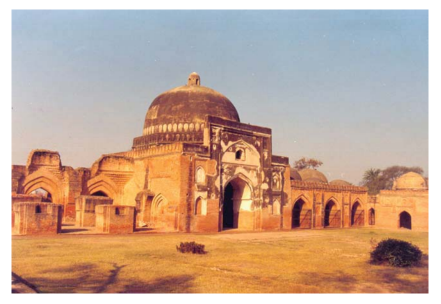
لیلا مژدهساری نصیرلو

Essay





30



Appendix 1: Kabuli Mosque, Panipat, built in 935 AH.

Above the Mehrab, the inscription is visible, naming Zahiruddin Babur.



Essay

28

Minor Asia, even in Iran could not think of to construct. Isphan only erect some buildings envying Samarqand. But no fort or palace of Minor Central Asia or Iran can compare itself with the buildings of Mughal period of India. Taj Mahal is beyond the dreams of anyone. Yah, many restaurants came up in the name of Taj Mahal in these countries, continuity of the legacy in other forms.

Thanks.

### **BIBLIOGRAPHY:**

- Balasubramaniam, R., *New Insights of Artisans of Taj*, Indian Journal of History of Science, INSA, New Delhi, 2009, 44.4.
- Begley, W.E., Amanat Khan Shirazi, Encyclopaedia Iranica, I/9. Pp. 923-924 see also online: www.iranicaonline,org/articles/amanat-khan-shirazi-abd-al-haqq.
- Beveridge, A..S, Babur Nama (Memoirs of Babur), Two Vols., Bound in One, Low Price Publications, Delhi, 1997.
- Beveridge, H., The Akbar Nama of Abul Fazl, Low Price Publication, Delhi, 1993.
- Chander Shekhar (Ed.), *Majma'ul Afkar*, an 18th Persian text by an anonymous writer, National Mission for Manuscripts & Dilli Kitab Ghar, New Delhi, 2014.
- (with H. Ghilichkhani and Yousefdahi), *Miratul Istelah* of Anand Ram Mukhlis, an encyclopaedic Dictionary of 18th c., National Mission for Manuscripts & Dilli Kitab Ghar, New Delhi, 2015. (revised edition by Mo'oser Publications, Tehran, 2016.
- Desai, Z.A. Kufi Epitaphs from Bhadeswar-Gujarat, Epigraphia Indo-Muslemica, EIM (1965), Mysore, 1983.
- Ebba Koch, The Complete Taj Mahal, Thames and Hudson, London, 2006.
  - -, Mughal Architecture, Oxford University Press, New Delhi (2nd Ed.), 2002.
  - -----, Mughal Art and Imperial Ideology, Oxford University Press, New Delhi, 2001.
    - -, The Khusrau Bagh project.wordpress, com/2015/01/08.
- Ghilchkhani, H.R., Contribution of Hindu Scribes to Persian Language and Literature (in Persian, Sahme Katiban-e Hindo be Zaban o Adab-e Farsi), Tehran 1395 AH.
- Jaffery, Nausheen, Jahan Ara Begum, Nausheen Jaffrey, Idarah-e-Adabiyat-e Dilli, Delhi, 2011.
- Jagdish Prashad.
- Maulavi M. Ashraf Husain, Inscriptions of Emperor Babur, EIM, 1965.
- Maurya, Rahul, A Brief History of Materials and Construction Techniques of Mughal Architecture, International Journal of Applied Research 2018; 4 (12).
- Nazir Ahmad, *Ahmad Mimar*, (Encyclopedic Entry) The Encyclopedia of Persian Language and Literature in Sub Continent, Iranian Academy of Persian Language and Literature, Tehran, Vol. I.
- Parihar, S., Mughal Monuments in the Punjab and Haryana, Inter-India Publications, New Delhi, 1985.
- Rahim, S.A., *Some more Inscriptions from Khandesh*, Epigraphia Indica (Arabic & Persian Supplement, 1962), Archaeological Survey of India. New Delhi, Reprint 1987.
- Saiyed Anwar Abbas, RECORD OF MUGHAL EMPEROR AKBAR'S CONQUEST OF ASIRGARH FORT IN SHAHI JAMA MASJID OF BURHANPUR, Academia. com.
- Subhani, Taufiq (Ed.), *Ma'sir-e Rahimi* of Baqi Nihawandi, , (shorten version, only literature), Tehran, 1994.

20. EIP vols. 1911-1914, 1923.

royal courts of Isphan and Hirat but it is a fact it got prominence in Indian calligraphy. In Deccan, Panhala was the center. Even first Nastaliq, by Baba Khan was scribed on the Mehrab of Masjid-e-Jamae of Hyderabad<sup>1</sup>Apart from prose, Persian poetry also started appearing in the epigraphs. In the epigraphs, scribed for the purpose of foundation of building, like forts, gardens etc. or the funeral place, i.e. mausoleums, date is mentioned in Arabic month and Hijri era, with the addition of ruling year of the emperor. Onwards, later 17th c. the date was not recorded and the year is too mentioned in a phrase by scribing a Persian or Arabic phrase known as Madae-e Tarikh or chronogram. Initially it was began in the poetical collections in the form of verse, from Masaud Sa'd Salman, a Ghaznavid period poet of 12<sup>th</sup> c. Lahore. The numerical value of the letters, in accordance to ABJD was the key to get the year. The Chronograms were mostly used in the funerary and the inscriptions are scribed on the tombstone. In the construction of buildings, both private and public works, foundation plaques were decorated with text. There are some inscriptions, as stated above too speak of the movement of royal personages, date/year of the conquering the forts etc. One of such inscription is about the conquering and taking over the fort of Asir Garh, capital of Khandesh. The fort was taken over from the last king of Khandesh, Bahadur Shah on 26th Shawwal 1009 AH/160. The beauty of the inscription is, it has chronogram for three years i.e. Hijri, Iranian and Ilahi calander.<sup>2</sup> The detail of lineage is given in an inscription fixed at the bottom of a minaret of Jama Masjid of Asir Garh. It is scribed by Muhammad Ma'sum Nami about whom a brief detail is given in previous lines.

In the inscriptions, the scribed matter can be seen mostly in two formats: engraved and embossed. In the first, on the base stone, another colored stone is fixed in the engraved portion, like in the inscriptions of Taj Mahal. Black color stone in white marble. The technique is called as *Parcheenkari* i.e. setting of a piece in other one. Second type is embossed as can be seen in the inscriptions given here in this volume from Red fort. These are raised letters. In this case, letters are molded separately and fixed in the graved space designed beautifully. In this category, some inscriptions can be also noticed mounded out of the base stone. This was a lengthy job and required more soft stone to mound the letters. The life of such inscriptions has been more.

There are some inscriptions having reverse form of writing and fixed at a platform close to a water reservoir. The text can be read in water reflection only. Such an inscription is near Golkonda, Hyderabad, from Qutub Shahi dynasty.

In brief, Mughals as a famour proverb of Persian: بادشاه نو مي آيد مسجد نو مي سازد

Or in English as it is said, *Every new king makes a new castle*. Mughals inscribed their presence in the Indian Subcontinent in their buildings. Babur who was haunted away from his home land of Andijan and Samarqand where he or his successors could never reach back again even to offer *Fatiha* on the grave of their headman of legacy i.e. Amir Timur, started constructing mosques and other buildings. His successors as briefly described above erected buildings with such a grandeur, for the availability of human and economic resources which their other counterparts in

<sup>1.</sup> Ghilich Khani, Op.cit., P.17.

Rahim, S.A. 'Some more Inscriptions from Khandesh' Epigraphia Indica (Arabic & Persian Supplement, 1962, Archaeological Survey of India. New Delhi, Reprint 1987; See also for detail and picture of the inscription, RECORD OF MUGHAL EMPEROR AKBAR'S CONQUEST OF ASIRGARH FORT IN SHAHI JAMA MASJID OF BURHANPUR, Saiyed Anwar Abbas, Academia.com.

who was the assigned the affairs to bring rebellious prince Khusrau Mirza back to the royal court and later after his death construction of the tombs of the ill-fated prince and his mother (1012 AH/1614 AD as per the inscription) was given the title of Mushkin Qalam. His son Mir Muhammad Salih Kashfi also was a renowned calligrapher and engraver. Or Ubaidullah Shririn Raqam and Mir Jalauddin Murassa Raqam. There is a long list of them. In many cases names of the calligrapher is engraved on the inscriptions while many do not have. Many of these were renowned Persian poets too as the poetic talent allowed them to compose beautiful language for the inscriptions. Abur Rashid Dailami, a master calligrapher, was calligraphy teacher in the royal apartments at Agra. Dara Shukoh too learnt calligraphy from him. Abdur Rashid Dailami escaped to Agra in Shah Jahan's period as his master and uncle Mir Ammad, renowned master calligrapher was killed on the order of Shah Abbas. Dailmi continued the calligraphic school of Mir Ammad at Agra<sup>1</sup>.

All the calligraphic work on the inscriptions of Taj Mahal was supervised by Abdul Haqq Amanat Khan Shirazi. He along with his brother Afzal Khan who later became prime minister of Shah Jahan and a renowned Insha' writer, came from Shiraz in 1613 AD. This was the time when mausoleum of Akbar was under construction. Abdul Haqq was chosen for calligraphic designing. Shah Jahan assigned him the task of selection of *Aayat* from holy Quran to be inscribed on the various sections of Taj Mahal. His name can be read in his designed calligraphy inside the great domed hall of the Taj, completed in 1048/1638, 12th regnal year of Shah Jahan<sup>2</sup>. He also got constructed a Caravanserai, near Amritsar, on the road to Wagha border. He died too there. His grave is in the aforesaid Caravanserai. For some time, he was the librarian of the royal library too where under his supervision many manuscripts were also made in excellent hand. The calligrapher for Jama Masjd was Nurullah Ahmad. Inscription from Jama Masjid, Delhi, depicting his name is in the inscriptions reproduced in this volume. He was the youngest son of Ustad Ahmad Mimar, titled as Nadirul 'Asr, the renowned architech of Taj Mahal and other Mughal buildings had migrated from Hirat<sup>3</sup>. There are some Persian manuscripts scribed by him too. The building of the Serai still stands a witness to the skillful art of the said calligrapher. Shaida, Muneer Lahori, Shaikh

Perso-Arabic script employed mostly in the epigraphs are Kufi, Naskh, Suls, and Nastaliq. Kufi script too went into extinction by 14<sup>th</sup> c. Very rare specimen are available from Mughal period. Naskh and Suls were mainly used for scribing Quranic passages. Nastaliq, an innovation of Iranians, and encouragement of its usage by Iranian Timurids's Hirat court, made it more popular both on paper and other surfaces like stone and metals. Among the newly constructed buildings in the said era, number of mosques and mausoleums was more, Arabic for inscribing Quranic passages continued to be scribed in Naskh and Suls. In other buildings, sovereign or the building for public welfare, like *Hammams*, gardens, caravanserai, bridges, water reservoirs, step wells all were decorated with Persian inscriptions. Nastaliq in large size remained exclusive font for scribing the text. Mughal period, Persian dominated in the epigraphs. Nastaliq may have emerged first time form the

<sup>1.</sup> For more detail see, Z. Desai, Indo-Islamic Calligraphy, EIM, 1965; Ghilchkhani, H.R., Contribution of Hindu scribes to Persian Language and Literature, 1395AH, Tehran.

<sup>2.</sup> Begley, W.E., Amanat Khan Shirazi, Encyclopaedia Iranica, I/9. Pp. 923-924 see also online: www.iranicaonline,org/articles/amanat-khan-shirazi-abd-al-haqq.

<sup>3.</sup> Nazir Ahmad, Ahmad Mimar, The Encycolpaedia of Persian Language and Literature in Sub-Continent, Iranian Academy of Persian Language and Literature, Tehran, Vol.I, Pp. 319-20.

be found in Persian sources of the contemporary period. Names of the composer of the inscriptions and engravers too.<sup>1</sup> or many recorded in the sources like *Sairul Manazil, Asarus Sanadid*, Zafar Hasan's three volume book on Delhi. There are still hand written known as manuscripts on the inscriptions which have not published yet. One such sources is in Royal Asiatic Library, London, *Imarat-e-Dehli*, scribed by Sultan Singh, in 1830 AD, 17 years before Sir Syed Ahmad's famous work *Asarus Sanadid*, pioneer work on Delhi's buildings. It was found by the writer of these lines. The book seems to be an apt calligrapher who copied every inscription. It has even the inscription of many buildings of Mughal period, like Masjid of Begum Akbarabadi which was razed to ground by Britishers on being a center of Islamic radicalization in 1857 AD. The inscriptions are well recorded in the said work. Interestingly, the inscription of the said mosque is intact today in a mosque of Aligarh. In the various other secondary sources, too these inscriptions are discussed at length.

### Style, language and artistic characteristics:

Calligraphers and their style: Perso-Arabic inscriptions from Mughal period, especially up to early 18<sup>th</sup> c. reflect remarkable interest of royal personages. The engravers and calligraphers of excellence were assigned the task of inscriptions. Most famous calligrapher and scriber of inscriptions during the period of Akbar was Muhammad Ma'sum Nami. In the said inscription, his grand father's name, Savved Safai hailed from Termiz is also mentioned. The said fort, as per the inscription was taken over from the last king of Khandesh, Bahadur Shah on 26<sup>th</sup> Shawwal 1009 AH/160. The detail of lineage is given in an inscription fixed at the bottom of a minaret of Jama Masjid of Asir Garh. Mir Muhammad Masoom is known to be responsible for inscribing royal inscriptions and getting them engraved in excellent Jali khat (bold style) of Nastalig on buildings that are mostly related to Emperor Akbar's visit and have been built there at his instance. Apart from him other calligraphers of eminence were Dervesh Muhammad Ramzi, Bayzid Katibul Mulke Dauri, Musafa bin Nur Muhammad Khattat, Habib ul Murshadiush Shirazi, Abu Talib bin Qasim Husaini Zarrin Qalam, Husain bin Ahmad Chishti, Muhammad Husain Kashmir etc.

After conquering Gujrat Akbar built a victory gate known as Buland Darwaza, a south entrance to the great mosque of Fatehpur Sikri. The gate has beautiful inscription in carved relief work on sandstone. The calligraphy is in Suls script and the calligrapher mentioned his name on the right jamb of the gate as 'Husain bin Ahmad al Chishti'. The calligrapher's signature is at the beginning of script on a separate panel in contrast to the other works where the signature is marked on the last panel. The inscription is from the Surah Az-Zumar(Surah-39). The calligraphy starts from the right vertical panel and with the continuity of the text to the horizontal top band and to vertical left band.

Muhammad Husain Kashmiri who was trained at Hirat in Calligraphy. He had many Iranian competitor too. Though he was not an Iranian but got all appreciation and attention of Jahangir. They were honored with elite titles like Mir Abdullah who was the head calligrapher for Khusrau Bagh funerary complex. In fact, Mir Abdullah

<sup>1.</sup> See some texts of the buildings of Red fort, Jama Masjid, Delhi, Red fort and Jama Masjid, Agra, Masjid at Kabul in Majam'ul Afkar, by an anonymous compiler, 18th c. book, ed. Prof. Chander Shekhar, National Mission for Manuscripts, two vols. New Delhi, Pp.1248-1270 (Vol.II).

Essay

کرد فرمان بکمین بنده خویش که فود عمده ارکان دول چون ز فرمان شمنشاه جهان یافت اتمام به توفیق ازل سال تاریخ و مه روزش گشته یکم از شهر ربیع الاول<sup>ا</sup>

Babur died in Agra on 5th Jumadi ul Ula 937 AH/26th Dec.1530. For some time, his corpse remains in a temporary grave at Nurafshan Garden (now Ram Bagh Palace) in Agra. His body, as per his will, was shifted to Kabul, place known today as Bagh-e-Babur, after 12 years. First ever complete report in early modern times, Mr. L Bogdanov, a French orientalist, stationed at Kabul in 1922-25 AD, wrote a comprehensive note published in EIM, 1923-24 AD. I visited this Bagh too in 2003 AD much before its renovation by Agha Khan Foundation. But the inscription on the Stele (grave stone) on the grave lying in a small room like place without any roof. The tomb was visited by Jahangir too and got installed an inscription in 1016 AH putting on record his visit to Babur.

Apart from all these changes, there have been many inscriptions in the fort and the city of Agra from the time of Mughals. These inscriptions are the witness to many changes-from style of calligraphy to the stones and scribes of the inscriptions.

Inscriptions are fixed on various buildings and places to project purpose of the building or place, the patron, the builder, the place, time & date-with month or even date and after year in the form of a chronogram if not in numerical. Major building on which Baburid or Mughal inscription are or were fixed are mentioned. But there is another type too. It was the meeting point of two royal personages. In literature, we read narrative poem or *Masnawi Qiranus Sada'in* of Amir Khusrau. The said narrative poem highlights the meeting of Qaiqubad and Bughra Khan, son and father, or grandson and son of Sultan Balban at Saryo river near Ayodhya in 1286 AD. But there is no mention of any inscription. But from Babur Nama and Ain-e Akbari and later Mughal Persian sources we have information that the inscriptions were carved on stone slabs, known as Takht, like Takht-e Baburi<sup>2</sup> or Takht-e Akbari at Kalanor where he first ascended throne after death of Humayoun in Delhi, meeting places. Similarly, some inscription mentions halting station of Mughal emperors, elite grandees or elite nobles.

Present volume presents a variety of inscriptions intact even today in the major buildings of Agra and Delhi of Mughal period. A large number of inscriptions are available even today in the museum of Red Fort, Delhi, museum of Archeology at Old Fort, New Delhi. However, as said above, a large number of buildings or portions of existing buildings which became monuments saw much damage. Consequently inscriptions too got lost or disappeared. Stones of one building found place in other so the inscription too got new matter on the reverse side. Recently, during Agha Khan project in Hazarat Nizamuddin Aulia, New Delhi, a beautiful white marble slab was found. It had an inscription form late 18<sup>th</sup> c. Reverse side had thick plaster. When the plaster was removed, it was observed that there is an inscription from Jahangir's time. It is fortunate that many Persian sources contain texts of the inscriptions. Gardens and major buildings of Red fort, Delhi had beautifully calligraphic inscription but now very few remained intact. But these can

24

<sup>1.</sup> Ibid.

<sup>2.</sup> Haj Sayyed Jawadi, Miras-e Jawidan, Sang Nabishteha o katibehai farsi, Iran Cultrue House, Islamabad, P.303. It has the verse: نو روز و نو بهار و می و دلبری خوش است بابر به عیش کوش که عالم دوباری نیست

23

which still stands as monuments, are the witness to his said zeal.

First Inscription from Babur's time in India, on a mosque in Panipat, constructed mosque in 935 AH (1528-29 AD) after defeating Ibrahim Lodhi (See Appendix 1). The mosque is now known as Kabuli Bagh Mosque<sup>1</sup>. There are three inscriptions speak the time of the construction of the said mosque. Another inscription found at the same place depicts on the emperor's name i.e. Zahiruddin Babur-only. The main inscription states the construction work of the mosque, a well and adjacent gardenwith char bagh pattern- stated in 934 AD was completed in 935 AH (1528-29 AD). The text of the inscriptions begins as below:

از قول نبی مقبول و فرمان ذی الجلال بر حکم شاه بابر زد بخشی و ذی النوال اتمام گشت مسجد و چاه و چهارباغ تاریخ دود نهصد و سی و پنج بود سال<sup>۲</sup>

The second inscription on the mosque is on the Central arch which is damaged badly and the inscription too saw much damage. However, as Maualvi Ashraf Husain copied the text saying in translation, "The foundation of the mosque of His Majesty, the pole-star of the sky of Zahiruddin Muhammad Babur Badshah-e Ghazi may Allaha perpetuate his kingdom and suzerainty and his exalted command". Another inscription is from Masjid-e Khurd, now known as Jame Masjid of Rohtak, a city about 70 kms from Delhi towards Hansi, the main route in medieval times. It is interesting that no inscription is found from Babur's period in Hansi or Hissar, both the cities which were on way to Delhi and Agra. Even Hissar was bestowed as Jagir (crown land) to Humayoun by Babur and the same tradition of gifting Hansi as Jagir to every Mughal crown prince continued upto 18<sup>th</sup> c.

At Sikri (a suburb of Agra. Fatehpur Sikri was named in the time of Akbar, as a memorable for the victory of Babur on Rana Sanga at Khanwa in 1527 AD), he built a mosque, a house and the well (Baoli). An inscription from the well is quoted by Maulavi Ashraf Husain dated 933 AH/1526-27 AD. It is stated that the said house was used by Babur for writing his Tuzuk also. As per the detail in Babur Nama<sup>3</sup>Mulla Qasim, stone cutter Ustad Shah Muhammad, Mirak, Mir Ghiyas, Mir Sangtarash and Shah Baba were the people appointed by him to construct buildings at Agra and Dhaulpur.<sup>4</sup> With passage of time, most of the buildings don't exist now. Inscription from the time of Babur stands in a mosque in Sambhal, a township near Moradabad. The mosque was built by a trusted commander of Babur namely, Jalauddin Hindu Beg, Quchin in Rabi ul Awwal I, 932 AH (!526 AD) as the last hemistich of the inscription also mentions that on the orders of Babur, Hindu Beg got constructed the mosque and chronogram is derived from the letters of last hemistich:

جامع اشیدفضل و کمال دافع الوید ملک و ملل باسط اجنحدامن و (۱) مان باقی ابنیدعلم و عمل شاه جم جاه محمد بابر حفظ الله له عز و جل

4. Maulavi M. Ashraf, op.cite, p. 49.

<sup>1.</sup> Pictures of this mosque alongwith the inscriptions is given at the end of this paper.

<sup>2.</sup> Maulavi M. Ashraf Husain, Inscriptions of Emperor Babur, EPIM, 1965, Pp. 54. For architectural detail and present status, also see, Parihar, S., Mughal Monuments in the Punjab and Haryana, Inter-India Publications, New Delhi, 1985.

<sup>3.</sup> Babur Nama, (English transl, (Beveridge, Pp.581-588, 616, 642.

Qutbuddin Aibek (1206-1211 AD), first in Lahore and then Delhi, many buildingstemples and conquered forts, which ever fall on the way of the conquerors, were converted into Mosques and palaces as per the requirement of new rulers. These new buildings were decorated with new insignias as well as inscriptions. For instance, Qila of Rai Pithora, late known as Qutb Minar complex, Qubbatul Masjid, was constructed on the debris of temples as many stone slabs still show the carved deities motifs. This had been a practice in earlier times everywhere.

In compare to the rulers of Sultanate period (1198-1526 AD) Zahiruddin Babur and his successors nurtured a totallya new cohesive socio-culture order which was later entitled as Secular culture too. Innumerable primary and secondary sources described it in different forms. During the course of his voyage in India -from the time of his entry in India till his last sojourn, Babur got constructed number of buildings in various cities and places. Majority of these buildings, erected under his direction by his nobility, was also adorned with epigraphs mentioning the using purpose of the building, name of the emperor and noble, year of construction with invocation. Many of these inscriptions may have disappeared with the passage of time while some still stand as witness to his aesthetic designs in architectural structures. Many were recorded before their disappearance by scholars in the books as well as by epigraphists in last century and published in different sources. Study of Perso-Arabic inscription on Indian buildings started by Henry Blochmann (d.1878 AD) and later Paul Horn. With the foundation of Archaeological Survey of India (ASI) in 1861 AD, by Alexander Cunningham, later a separate entity for epigraphically study was also established. Many scholars-both Britishers and European orientalists published research papers on various facets of inscription in the journals like Journal of Royal Asiatic Society of Bengal, Calcutta, Bombay Asiatic Society, Mumbai, Madras Asiatic Society, Chennai and Royal Asiatic Society of the Great Britain and Ireland, London. Later on, journals of ASI Epigraphia Indo-Muslemica, a journal on Inscriptions from early medieval period project a huge number of inscriptions prior to Babur and his successor's reign till mid19th c. I list of major inscriptions of Muslim period, traced till that time from various cities, was published in 1909-10 volume of the said Epigraphia.

It may be mentioned that men of wisdom and knowledge from Uzbekistan arrived in Hindostan much before Babur. *Riyazul Insha* and *Manazirul Insha*, of Khwaja Imaduddin Mahmood Gawan, Sadar-e-Jahan, famous prime minister Bahmanids (1347-1527 AD) depict his proximity to nobility and intellectuals of Bukhara and Samarqand much before Babur. Similarly, in Hansi, (an ancient city, on enroute to Delhi from Lahore in medieval times) a mosque known as Masjid-e Bu Ali Bakhsh, has an inscription:

هذا عمارة المسجد العبد الضعيف احمد بن محمد اسمنديي في المنتصف ربيع الاخر ثلث و العشرين و ستماية

i.e. This the mosque built by the feeble slave Ahmad ibn Muhammad Usmandi in the middle of the month Rabiul Aakhir 623 AH (April 1226 AD), during the time of Sultan Nasiruddin of Slave dynasty. In those days, Hansi was an important seat of Chishtiyas. Asmand, is said to be township near Samarqand.<sup>1</sup>

*Babur Nama* and other contemporary Persian sources, *A'in e Akbari* of Abul Fazl<sup>2</sup> regal the innovation of Babur in the field of building –tombs, mosques, especially gardens- at Kabul, Qandhar, Ghazna and India. These buildings, few of

<sup>1.</sup> EIM, 1911-12. P.22 Plate XIX.

<sup>2.</sup> Vol.I, Calcutta, 1872, P.100.

21

Similarly, buildings at Delhi, especially Red Fort was center of mass vandalism from mid 18<sup>th</sup> c. when Persian ruler Nadir Shah arrived in 1737 AD. Takht-e-Taus (Peacock throne) and precious Kohinoor and hoards of precious stones were taken away by Nadir Shah as brazen looter and plunderer of Mughal heritage. Following him, Ahmad Shah Abdali, Rohillas, Marathas, Jats also vandalized Red fort. From archival records of the time of Shah Alam II, a document depicts that even the princes were in habit of chiseling out fine marble pieces and precious stones from the main building of Red fort to sell for gaining petty amounts. In 1811 AD, East India company shifted their capital from Calcutta to Delhi and in 1857 AD, after dethroning Bahadur Shah Zafar, the last Baburid emperor, took over Red Fort. They converted beautiful buildings, like Khas Mahal, once Shah Jahan constructed for Mumtaz Mahal (though it is the pity of destiny both could – Shah Jahan and Mumtaz Mahal- not live in Red Fort) into military barrack and then into museum in 1905 AD. Recently, the said building is restored by Indian Governement. However, the complete detail on the buildings, their designing, decoration with their full glory, including the gardens including the inscriptions are available in Persian sources, like Padshah Nama of Abdul Hamid Lahori and Amle-Saleh of Muhammad Saleh Kanboh. Fortunately, Jama Masjid of Delhi is well intact till today. From the time of Shah Jahan, Imam of the grand mosque, a family of Bukhara is continuing to perform the duty of Imamat in the said mosque.

In all above stated edifices and others, Indo-Islamic architectural designs are the signs of good governance of Mughals as they incorporated many features not only for the strengthen of the building but also to allow indigenous architectural art to continue its presence and also people of India to have the feeling of possessiveness.

### A Brief Survey of Inscription of Mughal Buildings, Especially Agra and Delhi:

Stone work- temple construction out of hillocks and hospices and dwellings construction with in the mountains or sculptures of Hindu deities, Buddha statues, decoration in gardens, road construction and edict engraving on stones are part of Indian culture since ancient times. As per the statement of Babur himself, the stone cutter masons were part of mosque erected by Amir Timur. Epigraphs scribed in Kharoshthi, Brahami, Pali, Sanskrit, Tamil scribed in pre-Islamic period are the illuminated evidences of the skillful art of Indians. For scribing on stone an skilled artist may not knowning the language but through his apt designing skill he will chisel out letters of any language on stone. No doubt there may be spelling error or some faults in scribing of letters. The inherent tendency of ornamentation in visual mural art can be seen in the Ajanta and Ellora. The iron-pens which used to give shapes to beautiful eyes and eyelids of human bodies on stone, same penmanship, with the change of designing of motifs shaped into shaping the letters beautifully as the curly hairs of a beloved. Certain Perso-Arabic letters, like Alif, re, fe, Gaf, Lam, Mim, Noon or mostly have loops or elongated stems to look like a vine tweak or bow and arrow device or a hooded serpent or having dots which are not part of any letter in the text which are merely decorated brick like dots all these artistic characteristics were part of a skilled calligraphy artist.

Evidences of Perso-Arabic Inscriptions in India dates back to 11-12<sup>th</sup> c. Gujarat and Sindh (now in Pakistan). Kufic Inscriptions, 11-12<sup>th</sup> c., on the Islamic buildings of Bhadeswar-Gujarat-are best examples<sup>1</sup>. With the establishment of Muslim rule by

<sup>1.</sup> Desai, Z.A. Kufi Epitephs from Bhadeswar-Gujarat, Epigraphia Indo-Muslemica (EPIM), 1965, pp. 1-8.

20

Abul Fazl, a court historian of Akbar, records that 5000 buildings were built here beautifully in Bengali and Gujarati style. Most of these buildings have now disappeared. Shah Jahan himself demolished some of these in order to make room for his white marble palaces. Later, the British destroyed most of the buildings for raising barracks. Hardly 30 Mughal buildings have survived on the southeastern side. Of these, the Delhi-Gate, Akbari-Gate and 'Bengali-Mahal', are representative of buildings raised during the reign of Akbar.

Jahangir mostly resided at Lahore and in Kashmir, though he visited Agra regularly and lived in the fort. Shah Jahan, a great builder, raised white marble palaces here. He also built three white marble mosques in it: Moti-Masjid, Nagina-Masjid and Mina-Masjid.

Aurangzeb imprisoned Shah Jahan, his own father, in the fort for 8 years until he died in 1666 AD and was buried in the Taj Mahal. The barbicans around the two gates and on the riverside were built by Aurangzeb to strengthen its defenses.

Though Shah Jahan had formally transferred his capital to Delhi, in 1638 AD, he continued to live here. But after his death, Agra lost its grandeur. Aurangzeb remained busy in the regional conflicts and wars. Yet, time and again, he lived here and held the durbar. Shivaji came to Agra in 1666 AD and met Aurangzeb in the Diwan-i-Khas. Aurangzeb died in 1707 AD and 18th century history of Agra Fort is a saga of sieges and plunder during which it was held by the Jats and the Marathas and the stones have been much vandalized in the history of the Taj. Archival documents, preserved in Royal Asiatic Society, London, from the period of Shah Alam II, reveal that it had become fashion for royal house people in Red Fort at Delhi, Agra and Taj Mahal to chisel out the exquisite type of white marble from the stair cases of the inner aprtments or main hall's sides and to sell these at a higher price to earn easily handsome amount. Even mighty of East India Company's Britons at Agra were not leaving a single chance to amass every precious stone as no one could dare to stop them were much ahead in the Loot.

In 1761 AD, Agra fort was overtaken by Jat ruler Maharaj Suraj Mal(1707-1763 AD), he and his predecessors ruled from there till 1774 AD. Surajmal, who constructed Deeg fort, near Mathura, prior to taking over Agra, shifted swing of Nur Jahan there. It is still decorating the museum of the said fort. They even constructed some buildings inside the fort. In 19th c. even Britishers made many changes in the fort by erecting military barracks. Even, a gate known as Ghazni gate, presumed falsly to be a gate of Somnath temple was brought from Ghazni by General Natt on the order of Lord Ellenborough, then the Governor General of India (1842-1844 AD).

At the end of the nineteenth century, Lord Curzon wrote with sarcasm30 that "it was not an uncommon thing for the (British) revelers to arm themselves with hammer and chisel, with which they whiled away the afternoon by chipping out fragments of agate and carnelian from the cenotaphs of the Emperor and his lamented Queen." Voysey31 investigated the stones and identified lapis lazuli or lajward (blue), chalcedonic quartzes such as jasper (reddish), heliotrope or bloodstone (dark green spotted with red), agate (brownish red), chalcedony, carnelian or 'aqiq (brownish red), sard (brown cornelian), plasma (a slightly translucent variety of quartz, either green, grey or blue), chlorite (green), jade (nephrite or jadeite), clay slate, yellow and striped marble, and yellow and a variety of limestone. These stones are available in the Indian subcontinent and its finally the British captured it from the latter in 1803 AD.

#### Essav

19

color. This theme has been used in some parts of the Taj complex. This basic idea has been in use over a long period of time in the subcontinent, since the region abounded in attractive stones. The highly specialized form was inlay of hard or semi-precious stones into marble. It involved the inlaying of many stones and not just one single stone. This kind of work was known in Europe as pietra dura, which is short for commessodi pietre dure (composition of hard stones) 43. <sup>1</sup>Whether this technique was originally Indian or European can be debated, as usually Western scholars do not want to attribute any craft or art of merit (and also science and engineering) as originating from India (and of course focus primarily on the Eurocentric origin of all knowledge), but there is no denying the fact that this craft found its most beautiful expression in the Indian subcontinent.

The Taj is an engineering achievement of stupendous magnitude according Lall said. The skillful use of (red) sandstone and (white) marble reached its peak in the construction of the Taj complex. The hierarchy of each building in the complex is indicated by the amount of marble used. For example, the Taj Mahal mausoleum is the only building in the entire complex that is faced with white marble. The other architectural structures in the complex are faced with red sandstone, with some special designs or special features (like domes) in these subsidiary structures highlighted by marble. The colour of sandstone used in the Taj Mahal complex is soft reddish to yellowish. The sandstone came from quarries nearby, in the region of Fatehpur Sikri. The sandstone was worked with great skill by the Indian stone cutters. Such was the fame of the Indian artists in stone that Akbar's historian Abu'l Fazl acknowledged by stating that that "clever workmen chisel it more skillfully than any turner could do with wood" Mughal architecture began to decline after the death of the emperor Aurangzeb in 1707 Agra Fort, a world heritage sight. It is stated in the narrative of Kalim Kashnai.

As stated above, prior to Babur, the fort was known as Badalgarh where Sikander Lodhi shifted his capital from Delhi in 1487 AD. Lodhi dynasty rulers continued till Babur took over it as he sent his son Humayun to Agra. Humayun seized the fort and obtained a huge treasure including world famous 'Koh-i-noor' diamond. Later Babur arrived there and found the scarcity of water for his gardens. To meet the desired demand of water, he built a baoli (step-wall) here. An inscription (referred in the following pages) was found here.

Humayun ascended the throne here in 1530 AD and his savior, Nazam Saqqa, a water-carrier, too as a ruler for half-a-day. After Humayun's defeat at Bilgram in 1540 AD, Sher Shah of the Sur dynasty occupied Agra fort and garrisoned it.

Akbar arrived in Agra in 1558 AD. He ordered to renovate the fort with red sandstone. Some 4000 builders daily worked on it and it was completed in 8 years (1565-1573 AD).

The fort, semi-circular on plan, is surrounded by a 21.4 m high fortification wall. Double ramparts have been provided here with broad massive circular bastions at regular intervals. There are four gates on its four sides, one of the gates was called "khizri-gate" (the water gate) which opens to the river front, where ghats (quays) were provided .The fort has survived through the onslaught of time, nature and men. The fort spreads over an area of about 94 acres of land. At present, there exist more than two dozens of monuments in the Fort.

<sup>1.</sup> Balasubramaniam, R., new Insights of Artisans of Taj, Indian Journal of History of Science, INSA, New Delhi, 2009, 44.4, Pp. 521-550.

18

On the Gambhir water (river)...we dismounted a karoh of west of D(h)ulpur... This place is the end of a beaked hill, its beak being solid red building stone ('imarat-tash). I had ordered the beak of the hill cut down to the ground level and that if there remained a sufficient height, a house was to be cut out in it, if not, it was to be leveled and a tank (hauz) cut out on its top. As it was not found high enough for a house, Ustad Shah Muhammad, the stone cutter, was ordered to level it and cut out an octagonal, roofed tank. ...on the east of this lake is a garden, I ordered a seat and four pillared platform to be cut out in the sold rock and that same side and a mosque build on the western one.<sup>1</sup>

Many temples in South India, including Ajanta and Ellora, which are the abode of Buddhist and Hindu icons are carved out of hills without adding material form outside depicts how skilled artisans Hindostan possesses. Same artisans worked for Baburid buildings which still stand with all their might and glory. Inscriptions speak only about the emperors or the builders never ever about the artisans who build those.

From his statement, it is evident that there were enough human resource to cut down the hill and carving out a set of buildings out of the same red stone.

Though Persian narrative poem of Kalim Kashani states that Babur had a plan to construct a fort at Agra. Even the site is today described, a little before the present site of the fort, opposite Taj Mahal on the other side of Yamuna river. But due to his engagement in battles and consecutive forced escape to Iran, his plan could not be materialized. It was Emperor Akbar (1556–1605 AD)'s period when Mughal architecture first developed and flourished. Large scale usage of red stone, as a pietra dura, was employed in building construction in his time. It was his time when the first mausoleum of grandeur-projecting building was constructed as Humayun's tomb. Red and white stone is used in exclusive style in the said building. Again the building was chosen at the bank of river Yamuna and also close to Sufic abode of Hazrat Nizamuddin Aulia who too had lineage to Bukhara.

Architecture reached its peak in refinement and attention to detail under Shah Jahan (1628–1658 AD), who commissioned the famous Taj Mahal, a white marble mausoleum dedicated to his wife Mumtaz Mahal. Imagine, what a large number of masons, artisans, stone cutters and variety of labor would have worked at Agra fort when work continued for eight years or twently years to construct Taj Mahal or 9 years to construct Red fort, Delhi and and twelve years for Jama Masjid , Delhi. It is imminent to mention that every minute detail on the construction of the major buildings-fort, mosques, mausoleums, gardens, caravanserais etc- were well recorded in contemporary sources and even recorded on the inscriptions, like an inscription given here in this volume on the construction cost and the period taken to construct Red Fort and in other Jama Masjid of Delhi. Every stage of the construction was supervised by the emperor himself.

Magnum opus or a tremendously rich work by Ebba Koch on Taj Mahal throws light on various aspects, ranging from construction work to aesthetic and the artistic designing.

One of the innovative styles of interspersing of different colored stones glaringly visible especially on the didoes of Taj Mahal is art work of projecting colorful beautiful plants and calligraphy on the façade and niches. Simple stone inlay work involved the inlay of one stone of certain shape into a hollow in the stone of another

<sup>1.</sup> Babur Nama, English Transl., P. 606.

#### Essav

17

Prior to Mughals, majority of the masons, especially for domes, indigenous techniques were in usage. Mughals, under the guidance of their own architects, like Ustad Mimar and other Muhanddis, changed the construction pattern.

"Most of Mughal buildings at Agra during the reign of Akbar were constructed with flat lintel and ceilings, yet arch was the fundamental architectural feature of Islamic architecture and frequently observed in Mughal architecture at Agra and Fatehpur Sikri. An arch is the structural element which spans a space and supports structure and weight below it. A space between two walls or piers spans a space at lintel level. The centre of hemisphere space was made by framework of timber and bamboo and temporarily the space between silhouette of arch and lintel was filled with layer of bricks. The voussoirs were laid on it until the arch is completed and self-supporting. Major three types of domes appeared in the Mughal architecture but various types of dome were developed in different period in different parts of the world. The earliest construction was ribbed dome which was originally associated from Buddhist architecture in India. Most of Indian temples had corbelled dome with square ground plan in pyramid form often reduced to an octagonal shape by architraves set diagonally across the corner and the circular course rested over the octagonal base. The Indian architectural tradition did not include arches but flat corbels were used to transition from the corners of the room to the dome, rather than squinches. The pre Muslim roofs were constructed with ribbed dome prepared by a framework of bamboo canes tied together at the vertex. A dome was constructed by a framework which silhouette took on the shape of circular arch. The domes were prior construction of Hindus and there were two methods of construction, ribbed dome and corbelled dome. But after advent of Islam in India, a dome constructed in addition to the straight architrave, there is appeared the Islamic pointed arch and joins point towards the centre of hemisphere so called 'true dome'. The Persian architects proceeded from the fact that by changing a square ground plan into an octagon, the dome could rest upon eight points. Thus Indo-Islamc architecture comprises three domes. The domes were constructed with stone, brick and mortar, and iron dowels and cramps<sup>1</sup>.

The apparent reason for building construction at large level is the availability of human resource as well as material construction which was not in abundance in the Wilayat of Baburids or even the Muslim rulers prior to them. Babur, defining quality of stone available at Dhaulpur where he also got constructed a mosque which no more exists also speaks about human resource, he himself says:

Another good thing in Hindustan is that it has unnumbered and endless workmen of every kind. There is a fixed caste of every sort of work and for everything, which has done that work from father to son till now. Mulla Sharaf, writing in Zafar Nama about the building of Timur Beg's Stone Mosque, lays stress on the fact that on it 200 stone cutters worked, from Azarbaijan, Fars, Hindustan and other countries. But 680 men worked daily on my buildings in Agra and of Agra stone-cutters only. While in 1491 stone cutters worked daily on my buildings in Agra, Sikri, Biana, Dulpur, Gualiar (Gwaliar) and Kuli (Aligarh). In the same way there are numberless artisans and workmen of every sort in Hindustan"

About ordering to cut beaked hill of Dhulpur for construction of a house and mosque, he writes:

<sup>1.</sup> Dr. Rahul Maurya, A brief history of materials and construction techniques of Mughal architecture, International Journal of Applied Research 2018; 4(12): 75-78.

16

may not have been ever visited by the said emperor. Like, near Panipat, at Sonipat, a small mosque, known as Shaikhzadon-ki Masjid (Mosque of Shaikhzadas) exists. According to the Persian inscription on the central Mehrab, it was constructed *Der* Ahd-e-Badshah-e Babur (in the reign of Babur) by Ali Khan, brother of Mahmud Khan Afghan, the mufti of Sonipat, in 1530 AD. Likewise, at Meham, near Rohtak, another mosque, known as Mosque of Pirzadans, was, as per the Persian inscription in 1529 AD, during, Ahd-e-Hazrat-e Daulat Shahnshah-e Alam Panah Zahiruddin Muhammad Babur-e Ghazi Badshah by Khan Yusuf Agha, son of Shaikh Yusuf of Hisar. Similarly, in the fort of Nagor, a city known for Sufis and Qazis from pre-Mughal period, has a mosque. The inscription on the front gate, says it was constructed in the time of Shah Jahan. Garden construction, as stated above, through innovative designs by Babur got a glorious place in Mughal buildings everywhere. Interestingly, in the fort of Nagore, there exist still a large garden, a platform and pillared three coloumn Aiwan facing a reservoir and a Hammam on its left side. These were constructed for emperor Akbar. The platform area was used for musical gatherings. On the side of the squared garden, beautiful small lotus shaped water reservoirs were constructed. The size of the edges were fit for the bloomed lotus flower and on the sides of these were lighting posts. Almost 135 mosques were built in the time of Shah Jahan in Chindwara, Nagore, Ajmer and in the other townships of Suba of Ajmer<sup>1</sup>. Many of these are still intact.

Mughal architecture is characterized by domes, arches, minarets and vaulted roofs and has no parallel in ornamentation. Massive structural and extremely detailed decorative artwork placed the Mughals as the greatest contributors to the magnificence of Lahore. The craft of brick making, laying and cutting was at its apogee. Glazed tiles, red sandstone and white marble were used as veneers over the brick core. Masterly use of geometry and color produced a rich and opulent effect. The white marble with decorated mirrors and precious stones projects the aesthetic taste of the Mughals. In addition to the above, which were already in Persian, Turkish and Islamic Architecture from Baghdad, Indian Cupolas or Chattries on the corners of building to provide a symmetry to the central domes , pointed projected beams beneath the projections like Balconies and Jharokhas, a characteristics of Rajathani architecture. The Jharokas became a media for live everyday contact of the emperor with masses. In other words, Indo-Islamic architecture was not only for the projection and promotion of the imperial expansion and grandeur but also a source of keeping live the relationship between the emperor and his subjects.

### Human Resource and Building Material in India:

Sometime, it strikes to mind, why in India life of the buildings is so ever lasting? Monuments from Ancient times, even from BC era, some temples survive and even today standing tall and intact. Definitely, these have seen damages and vandalism, both at the hand of nature and human beings but still ready to face many more centuries if they don't fell at the hand of nature or human cruelty like Bamiyan's statues. Mughals launched two innovations in their building constructions. First, they selected new sites and desisted for a larger extent to use the existing material and used new construction material to their best efforts as evident from the major buildings. Persian chronicles have also thrown light on this aspect. Abul Fazl informs that Akbar even fixed the rates of every construction material as per its quality.

<sup>1.</sup> Inscriptions of Nagore, Chindwara and Jodhpur, Chaghtai, EIM, 1953.

#### Essav

15

the horticultural experiments. The Mughals exempted the cultivation of fruits from taxation, from time to time, just to encourage horticulture. This tradition of tax exemption on garden products had been introduced by the founder of the empire, Zahiruddin Mohammad Babur. There is an emotional reference in Humayunama that Babur literally wept after seeing the fruit of Kabul, sent to him while he was in India. 8 It shows his love for fruits, in general, and of nature, in particular. Babur has been mentioned as planter of trees by his daughter Gulbadan.<sup>9</sup> He himself planted grapes in the Hasht Bihisht garden at Agra.10 Thus, for Babur, laying out garden was not only for pleasure and to create natural shade to avoid Indian hot climate, rather it was also his zeal to get exotic fruits and flowers of his native place as well as of Hindustan. Though Akbar was not much interested in garden building like his grandfather Babur and son Jahangir, he was keenly interested in horticulture. The contemporary court account Ain-i Akbari furnishes that Akbar considered fruits as one of the greatest gifts of the Creator, and paid much attention to them. Therefore, during his reign, horticulturists from Iran and Turan migrated to India and gave impetus to the cultivation of trees.11 The emperor himself planted several plants including pineapple in the garden of Gulafshan. Anand Ram Mukhlis gives a picturesque description of different gardens existed in first half of 18<sup>th</sup> c. in his book *Miratul Istelah<sup>1</sup>* and herbal plants and fruits. Shalimar garden, originally Aizzabad Bagh, on the outskirts of Northern Delhi, near Badli, an important stopover of every emperor and royal force marching towards Northern India, was the garden having a royal parasol where Emperor Aurangzeb crowned himself on 31<sup>st</sup> July, 1658.

Perhaps, it was genealogical impact- from Bibi Khanum, wife of Amir Timor who got constructed a huge mosque at Samarqand-among queens and princesses of Mughal empire who too took deep interest in building construction as well as nurturing gardens. Among these, Nur Jahan and Jahan Ara Begum, eldest daughter of Shah Jahan. Nur Jahan constructed her father's mausoleum, known as 'Aitmadud Daula, at Agra and a grand Caravanserai at Jalandhar (Punjab, India). Shah Jahan's three building projects-renovation of Red fort, Agra and Lahore and construction of Red fort at Delhi and Jama Masjid were in progress almost simultaneously. Jahan Ara Begum was also supervising these projects with her father and others. She took special interest in her own Bangla-e-Darshan in Red fort, Agra, situated between Shah Burj and personal palace of Shah Jahan. Similarly, in her supervision, Jama Masjid of Agra was built as well as a mosque in the memory of her Pir Mulla Shah Badkhshi at Srinagar, Kashmir. She also nurtured construction and development of gardens at Delhi, Kashmir, Kabul, Ambala and Surat. Panipat and Surat were her personal estate. She had a fleet of ships for commercial purpose.<sup>2</sup>

Among *Nau Ratan* (Nine gems) of Akbar, every grandee endevoured to outdo other in patronizing the arts-men of literature, and construction of buildings especially mosques. For instance, Abdur Rahim Khan Khanan, son of Bairam Khan, the commander of Babur, fond of patronizing men of literature, art of bookmaking as well as construction of mosques. He got erected grand mosque at Burhanpur and other places. His own mausoleum at Delhi is no less glorious than many edifices constructed by some Mughal emperors.

There are mosques which state to be built in the period of an emperor. These

<sup>1.</sup> Edited by Prof. Chander Shekhar with H. Ghilichkhani and Yousefdahi, published by National Mission for Manuscripts, New Delhi, 2015. (revised edition by Mo'sir Publications, Tehran, 2016).

<sup>2.</sup> Jahan Ara Begum, Nausheen Jaffery, Idarah-e-Adabiyat e Dill, Delhi, 2011. Pp. 88-95.

### Essay

14

Abdullah Mushkin Qalam as head calligrapher for the tomb of his wife, for Jahangir, it was an important building in terms of legitimacy and architectural patronage.<sup>1</sup>

Every one of the Mughal emperor, except Aurangzeb, paid reverence to his predecessor. Akbar got construction of Humayoun's tomb, Jahangir constructed Akbar's mausoleum and also added construction to Babur's at Kabul. Jehangir's tomb was built by Shah Jahan. Aurngzeb allowed Shah Jahan to get place besides his wife Mumtaz Mahal in Taj Mahal as was decided by Shah Jahan himself. Aurangzeb got constructed tomb, popularly known as, only for his wife, the Empress Rabiis Daurani at Aurangabad. For his firm belief in Islamic teachings, he got himself a final resting place in Khuldabad, in the Rouza of his Sufi Murshid Sheikh Zainuddin Shirazi. Initially it was very simple grave on a platform. He as given posthumous title of Khuld Makan and the area became known as Khuldabad by his son, Bahadur Shah, Shah Alam I (1707-17011 AD). Later on Nizamul Mulk Asaf Jah and Lord Curzon later covered the site with marble and surrounded it with a "pierced marble screen". The tomb is roofed by "the vault of the sky".[1] The gateway and the domed porch were added in 1760 AD. Interestingly, later Mughal emperors were not fortunate to get such large mausoleums for themselves while some of their nobles like Safdar Jung got erected for him a large domed grave. He got chiseled out white marble from the tomb of Abdur Rahim Khan-e Khanan, son of Bairam Khan, a close associate of Babur.

During the Mughals, apart from emperors, their nobility was equally engaged in the building construction work, especially buildings like, mosques, water reservoirs, bridges, gardens, Madrasas, markets, gates and forts or palaces. From the time of Babur, till 19th c. majority of the buildings and mausoleums has much usage of white stone. There is a story goes in Aurnagabad from the time of construction of Mausoleum of Nadira Begum, the beautiful Iranian wife of Aurangzeb. It was her desire to get an mausoleum on the pattern of Taj Mahal. On her death, Aurangzeb summoned Ustad Ahmad Me'mar, the Ustad mason, the key master in the construction of Taj Mahal. He, along with his sons, was traced after much efforts as they were pro-Dara group. However, he was asked to construct the building. Aurangzeb told them that he does not have too much money to get constructed akin to Taj Mahal. Consequently, he, with in the given estimate, constructed the mausoleum with partial use of white marble and used grinded sea shells in the plaster to give marble like shinning.

During the longer stay of Aurangzeb in Deccan, with the expansion of his rule there, many buildings were constructed by the king himself as well as his nobility. In Aurangabad, in the mausoleum of his favourite wife Nadira Beguam, there are many epitaphs.

Among the favourite landscapes given environmental shape close to nature as well as a source of health as well as income accruing phenomena is flora and agriculture. Though, one may find the references of beautiful gardens in all Hindu scriptures as well as Budhism. From Emperor Ashok, one may read about variety of trees lined upon the major roads of those times. Many Sanskrit works speak of perfumery plants used to produce herbal and natural perfumes. Ain-e-Akbari of Abul Fazl provides a full chapter on this aspect.

Under the great Mughals, horticulture became one of the major sources of income both for the State and the society. There were gardens and groves to meet

<sup>1.</sup> Ebba Koch, The Khusrau Bagh project.wordpress, com/2015/01/08.

13

from Rauzut us Safa on the desire of the said king.

The cultural and linguistic impacts and commonalities of the two cultures comes in various vistas so close that it is difficult to identify these as two seperate embodiments. To write on the commonalities, another chapter will be required and it will be a deviation from the theme of the present volume.

### Edifices of Mughals at Agra and Delhi:

In India and abroad, the widely used term for the architecture used in royal buildings is known as Indo-Islamic architecture under Mughals. Same is also under the Pre-Mughal period. Because, Indian architecture system, known as Vastukala, has been in vogue and practice since ages. Buildings from Ancient times existed for the strong architectural designs and used by many dynasties. Same buildings or even if razed out of religious zeal, the material of the demolished buildings was qualitatively reusable. With the regained power, Akbar started building construction, especially forts to demonstrate his firm decision to settle down in India forever, unlike Babur who did not like much due to its weather. Among the first forts, Agra fort was taken on priority as the said city continued to be the capital of Mughal empire. Prior to Akbar, was known as Badalgarh fort of Tomar, Rajput clan, dynasty. According to Jahangir and Abul Fazl, the fort was razed to ground and built a fresh with red stone in 1565-1573 AD. Oasim Khan, Mir-e-Bahr was the chief architect and supervisor of the construction work. It may be mentioned Humayoun did not use the earlier fort much, especially ruled from Delhi's Old fort. From the staircases of a building, Sher Mandal, a library and astronomical lab of him, he tumbled down and died. Hence, it was Akbar who after taking over the reigns of Baborid dynasty constructed the capital city and the fort . In the time of Jahangir and Shahjahan, many buildings within the fort were rebuilt or even razed and erected again, as the contemporary chronicles regale.

Among Mughal buildings in Agra, three are of World Heritage importance: Agra Fort, Taj Mahal and Fatehpur Sikri. Apart from these, other important are Akbar's mausoleum known as Sikandra. Itimad-ud Daula's tomb, Mariam's tomb, Mehtab Bagh and Ram Bagh (Nur Afshan Bagh where corpse of Babur remained till transfer to Kabul). There are many other buildings which have witness the changes of time and got devastated. Abul Fazl recorded the number of buildings 5000 while presently the number does not exceed even 100.

These buildings represent variety of architectural designs and patterns which are described in many sources. Since the present work focus mainly on epigraphically study of the writings inscribed mainly on stones, usually called Inscriptions thus only a brief introduction is given hereunder about the buildings which has these inscriptions. Mughal architecture is a remarkably symmetrical and decorative amalgam of Persian, Turkish, and Indian architecture.

Among other strongholds, the fort of Allahabad is also worth mention. It was built in 1583 AD. Akbar and other emperors preferred used natural water resources as mote for the security purpose. Allahabad fort was also constructed on the *Sangam*-confluence of three rivers: Yamuna, Ganga and Saraswati. In the same city, another important set of monument is Khusrau Bagh, a funerary complex. It comprises of tombs of Khusrau Mirza, rebellious son of Jahangir, her mother Shah Begum, sister of Nisar Begum (whose corpse later on shifted to Akbar's tomb at Agra) and a Bibi Tambolan, a pan seller lady. Whole complex is constructed with sandstone. According to Ebba Koch, engaging Aqa Reza, as architecture and Mir

### Essay

12

apart from poetical collection, there are Moamiyat e Kahi, Kafiye Qasim Kahi etc on Prosody. His poetical work (Diwan) are introduced by Prof. Masaud Hussain of Lucknow and scholarly papers are published in Islamic Culture and Ma'arif (see 1957 number). Mss of his works are available in Bankipur collection of Khuda Bakhsh, Patna and India office collection, BL, London. For more detail, see, Tazkiras like Haft Aqlim Aatish kada-e Aazar, Akbar nama of Abul Fazl, Badauni's Muntakhab ut Tawarikh and many other modern works on Indo-Persian literature.

Similarly, from the time of Humyoun, Darwish Haider Tuniyani, a musiciologist and poet also accompanied the royal retinue.. He composed a work on Shish Maqom and presented to Humayoun. Qasim bin Dost Ali Bukharai has mentioned this work in his book Kashful Awtar. This book was too later on presented to Akbar. This book explains various string instruments of Central Asia. Its lone ms is in India office collection in British lib. Ms. No 162/4 (see Reiu).

There was Dusti Samarqandi too who was first received by Abdul Rahim Khane-khanan. Nihawandi has quoted his Qasidas in his book Maasir-e-Rahimi. Dusti continued till the time of Shah Jahan. For longer period he was in the service of Abdullah Khan firoz Jung, a renowned commander of Shah Jahan. He too was from Mawarun Nahar. He offered hospitality to many poets and writers of Mawaraun Nahr. He is also known for his translation of Indic work Shalihotra into Persian famous as Aspnama. Beautiful copies of this work are available in various libraries of India and abroad. One such copy is in the collection of Central Asian studies, University of Kashmir, Srinagar. Husain bin Ali Waiz Kashfi, a disciple of Mir Ali Sher Nawai left a work namely Makhzan ul Insha in which a collection of letters are available written by him to his mentor. Its lone ms in Bankipur collection of Khuda Bakhsh.

In the time of Aurangzeb, we know about Abdul Qadir Naqashbandi, a treatise from him on Naqshbandi tradition is available in Khuda Bakhsh library, Patna.

One may find the consistent migration of poets and writers from greater Khurasan and Transoxania till early modern times in Indian History. Khawja Baba Samarqandi "Munsif" is such a renowned figure of Farrukh Siyar's time. He was in service of Adus Samad Khan, governor of Lahore. Copies of his poetical collections are available in Asiatic Society of Bengal, Calcutta. Similarly, Abdul Karim Nadim bin Isamail Bukhari is a known historian who compiled history of Bukhara and Kabul in late 18th c. His travelogue from Delhi to Bukhara is also famous which was translated into French in 1876 and its copy is available in Bibliotheque Paris.

Among one of the important works on History of Central Asia, especially on Chengez Khan, was written in Hirat known as Rauztus Safa by Mir Khwand, a close associate of Mir Ali Sher Nawai, born and brought up in Bukhar. The work was completed by his grand son Ghiyasuddin Muhammad Khwand mir. Though Rauzut us Safa was basically written in Hirat but its many mss are in Indian libraries. Even its first litho publication came out in 1848 from Mubai and then by Nawal Kishore in His grand son Khwand Mir was a close associate of Humayaun. Among his renowned works are Humayaun Nama, Habibus Siyar, Dastur al Wuzra, Makarimul AKhlaq which is basically written in praise of Mir Ali Sher Nawai who could not see this work and passed away in 906AH/1501AD, Maasirul Muluk , Insha-e Nami and Khulasatul Akhbar which is a concise version of Rauzatus Safa itself. Copies of this work were prepared even in Deccan as one can see its copies in Salar Jung collection at Hyderabad. Even in the time of Ali Adil Shah, in early 17th, Rafiuddin Ibrahim Shirazi, the renowned historian of Adil Shahi period, made a concise history

## MUGHAL BUILDINGS AND IMPRINTS OF THEIR BUILDERS: INSCRIPTIONS ON DELHI AND AGRA BUILDINGS

Chander Shekhar<sup>1</sup>

Patronage to the Arts at the Court of Mughal Emperors: Though, Persianate culture has some semblance beginning from 12<sup>th</sup> c. in India. From the works of Amir Khusrau, one can see the references of different cities of Uzbekistan. Like in *Aijaz-e-Khusravi*, in the section on Music, speaking on the art of Chang-player Turmati Khatun, he says," when she strikes her finger on the strings, the magnetic sound even attracts listener from Khwarizm".

In the retinue of Babur a large number of men of the arts and intellect also went to India. After establishment of rule of Akbar and gained prosperity, hoards of men of literature from whole persianate world, including Uzbekistan or better known in those days as Turan and Mawarun Nahr, Khurasan and Iran also found their way to Agra court and the court of Akbar's grandees, like Abdul Rahim Khan-e-Khanan<sup>2</sup>. Abul Fazl provides a list of all men of the different arts who arrived at different times in his period. The migration of these people continued in the courts of the successors till early 18<sup>th</sup> c.

From the migrated the men of the arts of Akbar's period is Qasim Kahi.. His real name was Najmuddin Muhammad and Abul Fazl used to call him Mian Kali. As his ancestors were from terrain area of Mian Kal, situated between Samarqand and Bukhara. He met Abdul Rehman Jami at the age of 15. After remaining for a short period in Bukhara, he shifted to Kabul. There, Humayun, during his second stint, enlisted him in his companions. It was that he received much favours from Akbar and he too exhibited his all favours to the later and also supported *Din-e-Ilahi*. He composed an eulogy in praise of Akbar which had repeatedly word Fil i.e. an elephant. In lieu of it, he was awarded a lac rupees and offered rs. One thousand on every visit to the royal court. But he refused to accept this meager offer. But later on turned to the royal court. Badauni used to taunt him and Ghizali Mashhadi saying," these two have shared all the wickedness of the world". But it is also true that for his generosity, Qasim Kahi was famous amongst the poor people. For the exuberant cheerfulness and being the surviving disciple of Jami, he got all welcoming reception in every Mehfil. He died in Agra in 988 AH/1580 AD. Among his works,

Prof. Chander Shekhar, Director, Lal Bahadur Shastri Center for Indian Culture, Embassy of India, Tashkent. (also, Prof. in Persian, Dept of Persian, Faculty of Arts, University of Delhi, Delhi-India)
 For detail, see ma'sir-e Rahimi, Ed. Taufiq Subhani, (shorten version, only literature), Tehran, 1994.

Abstracts

## Introducing Shokoufehzar by Serajuddin Ali Khan Arzoo

Zarnoush Moshtaghmehr Hamid Taheri Mohammad Salim Mazhar

*Shokoufehzar* is one of the authoritative explanations of *Eskandar-Nameh* by Nizami Ganjavi. This description belongs to Serajuddin Ali Khan Arzoo, a prominent writer and critic of the 12<sup>th</sup> century AH texts of the Subcontinent. Explanation of *Eskandar-Nameh* in terms of the multiplicity of manuscripts and writing, as well as in terms of content and methods of explanation with a critical look at the text and explanations before it and report and review the literature of *Eskandar-Nameh* with the approaches of rhetoric, aesthetic and linguistic, especially the semantics and etymology of words is important. And from that perspective, it requires independent research.

Keywords: Shokoufehzar, explanations of Eskandar-Nameh by Nizami Ganjei, Khan Arzoo, subcontinent.

## Khajeh Piri's Shahnameh

Mohammad-Reza Nasiri

The Noor Microfilm Center in Delhi, India, headed by Dr. Khajeh Piri, in addition to collecting manuscripts and historical documents, has experience in repairing and reviving rotten copies in the traditional way. Apart from these activities, writing *the Holy Quran, Sahifeh Sajjadieh, genealogies* and *the Shahnameh of Ferdowsi* are among the unique works of this institute. In this article, while referring to the history of Shahnamehs such as *Baysonghori Shahnameh* and *Shah Tahmasebi Shahnameh*, we will introduce a shahnameh that has been written, illustrated by its artists in the Noor Microfilm Center and reminded us of *Khajeh Piri's Shahnameh*.

Keywords: Khajeh Piri, Baysonghori Shahnameh, Tahmasebi Shahnameh, Khajeh Piri's Shahnameh.

10

of these letters are well descriptive of the turbulent situation of Iran in time of Safavids that paved way for the immigration of different professionals from Iran to India specifically the elites and scholars.

Keywords: Abolfath Gilani, Chahar-Bagh, compositions, transcript.

## Introducing the Manuscript of Hafez Divan Written in 836 AH

Mohammad Salim Mazhar Morteza Charmegi Omrani

The present article introduces and describes a new version of Hafez Divan. This copy was written in the first half of the 9th century and is kept under No. 4613/1563 in the Central Library of the University of Punjab, and has not been introduced or used in writing other works. This version is among the first hand manuscripts of Khajeh Shiraz Divan in terms of the date of writing (834 AH). However, in terms of the frequency of the various forms of poetry such as Ghazal, Masnai, Ruba'i, and having refrain, Mokhamas (five-line verse) and Mosadas (six -line verse), it is in the first category of the manuscripts that were written before this date. In addition, although it is the second version that has a comprehensive preface of *Golandam*, but because the name of *Mohammad Golandam* is explicitly mentioned in this preface and its pages are not removed, it is superior to other versions.

**Keywords**: Hafez Poetry Divan, codicology, eighth century poetry, comprehensive preface by Golandam.

## Persian Translation of al-Tuhfat ol-mursalat ila al-Nabi Introduction and Edition

Mahmoud-Reza Esfandiar

One of the mystical treatises of the tenth century AH in the Indian subcontinent was written in Arabic, by Muhammad bin Fazlullah Burhanpouri, one of the Chishti order Shaykh, is *al-Tuhfat al-mursalah ila al-Nabi*. This treatise, which explains *the hierarchy of the universal existence* on the basis of lbn 'Arabi's school, is also of great importance, and hence has been written many explanations on it in Arabic, Malay, Javi and Turkish. The treatise was translated to Persian by unknown translator, 'Abd al-Ghafour, a disciple of Burhanpouri, probably around the year of compilation, 999 AH with some commentaries. In this article, after a brief introduction about the author, the importance and the characteristics of the Persian translation, we have edited the treatise based on four manuscripts.

**Keywords**: *al-Tuhfat al-mursalah ila al-Nabi*, Persian translation, edition, manuscript, *Hierarchy of the universal existence* 

8 The Subcontinent Abstracts

Arabi (1165-1240AD), has essentially affected formation of his paradigms. The present paper explains the quality and reason for this effect using descriptiveanalytical method and by means of librarian sources. Historical data have been derived from several references and studies in Urdu, Persian, Arabic and English in this paper.

Keywords: Ibn Arabi, Perfect Human, Mirza Ghulam Ahmad Qadiani.

## Administrative and Court Terms in Siyar ul- Mutakherin

Mohammad-Reza Nasiri Batoul Sepehr

The Iranian elite who immigrated to the court of the Gurkhanids of India gained positions according to their authority and prestige, and played a significant role in the evolution of the administrative system and court of the Delhi. One of the most important roles of these elites is to write valuable historical books in Persian. Ghlam-Hossein khan Tabatabaei was one of the most influential Iranian courtiers in the Indian court who wrote the book *Siyar ul-Mutakherin* in the history of the late Gurkhanids of India. In this study, the administrative and court terms of the latest developments have been studied by descriptive- analytical method. The terms derived from the Iranian administrative and court organization in *Siyar ul-Mutakherin* show that the administrative and court organizations and Iranian views as well.

**Keywords**: Tabatabaei, the ultimate leader, administrative and court terms, Iran and India.

## Chahar-Bagh, A Newly Found Transcript of Timurid Era of India

Karim Najafi Barzegar

The newly found transcript of *Chahar-Bagh* by *Hakim Abolfath Gilani*, is one of the prominent transcripts of Timurid era in India. *Hakim Abolfath Gilani* is one of the prominent scholars of Safavid dynasty who belonged to a very prestigious family. He immigrated to the court of Jalal al-Din Mohammad Akbar of India due to disturbance in political situation of Safavids. He managed to gain high positions in Akbar's court. The transcript of *Chahar-Bagh* is a set of letters, decrees, texts and writings which *Hakim Abolfath Gilani* has written to different significant court individuals, governors and scholars of that time. These letters are important because of their socio-political, historical- geographical and particularly literary focus. Some

Abstracts

7

### The Contribution of Women to Indian Gurkani Architecture

Maryam Estaji Fariba Pat

The reign of Gurkani kings, from Babur to Aurangzeb is architecturally one of India's most flourishing cultural and artistic periods. During this period, not only men were involved in architecture and construction activities, but Mongol women and princesses also took an active part in architecture. The women of the royal and non-royal families, despite the limitations they faced, succeeded in making a major contribution to the construction of religious and non-religious buildings, relying on their talent, ingenuity, and perseverance. This article will address the role and contribution of these women to Indo-Islamic architecture.

Keywords: Women of royal families, architecture, Indian Gurkhanids, mosque, school, garden, caravansary.

## Teaching of Ibn Arabi for Perfect Human and Its Effect on Assertions of Mirza Ghulam Ahmad Qadiani

Hamid Karamipour Mohammad Kazemipour

It seems defective and even impossible to perceive development of Islamic world without conception and recognition of gnostic and Sufi teachings during premodernist era. This claim has been particularly valid, especially among Muslims in Indian subcontinent because Sufis and leading characters (Outbs) were assumed as the major factors in the fields of intellectual and sometimes political developments at this part of Islamic territory. Punjab land, which was considered as one of the energetic cultural and political bases for Muslims and as one of the important resistant centers against British colonialism before formation of Islamic State of Pakistan (1947), currently witnessed their intellectual and political effort at the end of the 19<sup>th</sup> century and early years of 20<sup>th</sup> century. Oadianiyeh denomination was one of the streams emerged at this point in Islamic world during discussed period and it was established by Ghulam Ahmad Qadiani. Primarily and in the process of clerical effort taken in Punjab, Ghulam Ahmad introduced oneself as a non-divinely prophet (i.e. prophet without divine revelation) ad after achieving some followers he called his mission as an independent prophet who possessed characteristics of a divine prophet. Due to the paradigms and doctrines that were called as unconventional and atheist by Muslim leaders in Punjab, he was excommunicated from Muslim community, but his claim could attract some followers among some of Muslim in this region. Reviews on his doctrines may indicate that regardless of expediencies of that time and political interests, the gnostic teaching of 'Perfect Human', which was proposed by great mystics in Islamic world and evolved by Ibn

Abstracts

### The Persian Styles in the Architecture Mui'zzids and Khiljis of India

Javad Neyestani Farshad rahimian

The architecture under Mui'zzi and Khilji dynasties of the Delhi Sultanate was heavily influenced by the architecture of greater Khorasan. After investigating the appearance of arch and dome in the architecture of Mui'zzids and Khiljis and its possible connection with the political and social developments in the region, authors aim to find out what relation the Turkish sultans considered between Islam and their monumental architecture and why did they prefer Khorasani styles of building to native ones. The Muslim rulers' behavior depended on two factors. The Persian cultural background and the mental confrontation with subaltern Indians. The first sultans of Delhi, despite nomadic Central Asian origin, had an opportunity to grow up among upper class members of Khorasani society. Collaborating of Persian-born statesmen also influenced their worldview. Therefore, popularity of Khorasani style in the Islamic architecture of India is just part of a bigger picture, which is the Persian culture determined in the Muslim society. On the other hand, avoidance and distrust of ancient religious Indian culture among Muslim ruling elite, was serious obstacle for any constructive cultural dialogue between two sides and making native Indians participated in high level decision-makings. As a result, the Sultanate was always looked for skilled people outside its borders, especially Persian and of the consequences were weak influence of rich native styles in the Islamic architecture in this period. In the present study, the cultural-historical approach is applied by collecting data through library researches and descriptive-analytical methods.

Keywords: Delhi, Islamic architecture of India, Mui'zzids, Khiljis, Ghurids.

## 'Ala ud-Din Awadhi and His Refrain

Abbas Beigjani Omid Sarvari

<sup>c</sup>Ala ud-Din Awadhi is one of the Iranian poets of the tenth century AH in the subcontinent. His most famous work is a refrain composed in imitation of Fakhr al-Din Iraqi. This refrain is known in the subcontinent and become so popular that it has found its way into the home school and is in the category of educational texts. Therefore, several manuscripts of it are available and have been published lithographically in recent centuries. A texts of this significance in the studies of the subcontinent has not yet been scientifically and methodically corrected, and no explicit text is available. In the present article, the authors have tried to take a step in this direction.

**Keywords**: 'Ala ud-Din Awadhi, refrain, educational text on the subcontinent, manuscript correction.

6

# ABSTRACTS

### From Indian Convoy (Introducing Ashub Mazandarani and his Divan)

Mohammad-Taqi Jahani Ali Guzelyuz Nihat Degirmenci

The widespread immigration of Iranian poets to India in the Safavid era took place for a variety of reasons, including the lack of attention of the kings, the loss of supporters and enthusiasts of poetry, the welcoming of Indian kings, and the hope to get position. These immigrants developed a new style of poetry that became popular in Indian style.

Mulla Mohammad Hossein Ashub Mazandarani was one of the poets who went to India, where he met Zafar Khan Hassan Torbati and his comrade, Ibrahim Khan. His Divan include odes and verses, sonnets and quatrains. The only copy of this work is kept in the library of Nuruosmaniyeh of Turkey. With study and research into his poems, it is determined that he is one of the first group of Indian style poets (poets who continued the tradition of earlier poets) and has been very influential in the writing of his poems of Khorasani and Iraqi style poets.

In this paper, we have investigated and analyzed his Divan and extraction of his linguistic, intellectual, and literary attributes in addition to introducing Ashub Mazandarani in order to identify this poet's position among the poets of this style.

**Keywords**: Eleventh century poetry, Indian style, Ashub Mazandarani, manuscript correction.

## TABLE OF CONTENTS

## Essays

| From Indian Convoy (Introducing Ashub Mazandarani and his Divan)                                      | Mohammad-Taqi Jahani<br>Ali Guzelyuz<br>Nihat Degirmenci      | 19  |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------|-----|
| The Persian Styles in the Architecture Mui'zzids and Khiljis of India                                 | Javad Neyestani<br>Farshad rahimian                           | 45  |
| 'Ala ud-Din Awadhi and His Refrain                                                                    | Abbas Beigjani<br>Omid Sarvari                                | 71  |
| The Contribution of Women to Indian Gurkani<br>Architecture                                           | Maryam Estaji<br>Fariba Pat                                   | 91  |
| Teaching of Ibn Arabi for Perfect Human and Its Effect on<br>Assertions of Mirza Ghulam Ahmad Qadiani | Hamid Karamipour<br>Mohammad Kazemipour                       | 105 |
| Administrative and Court Terms in Siyar ul- Mutakherin                                                | Mohammad-Reza Nasiri<br>Batoul Sepehri                        | 123 |
| Chahar-Bagh, A Newly Found Transcript of Timurid Era of India                                         | Karim Najafi Barzegar                                         | 151 |
| Introducing the Manuscript of Hafez Divan Written in 836<br>AH                                        | Morteza Charmegi Omrani<br>Mohammad Salim Mazhar              | 165 |
| Persian Translation of al-Tuhfat al-mursalah ila al-Nabi<br>Introduction and Edition                  | Mahmoud-Reza Esfandiar                                        | 183 |
| Introducing Shokoufehzar by Serajuddin Ali Khan Arzoo                                                 | Zarnoush Moshtaghmehr<br>Hamid Taher<br>Mohammad Salim Mazhar | 219 |
| Khajeh Piri's Shahnameh                                                                               | Mohammad-Reza Nasiri                                          | 229 |

Abstracts in English

### Vol. 10, 2020

### Chief Editor: M. R. Nasiri Editorial Board:

Zh. Amouzegar (Prof. at University of Tehran, Academy of Persian Language and Literature), Chander Shekhar (Prof. at University of Delhi), T. H.Sobhani (Prof. at Payam-e Noor University), F. Mojtaba'i (Prof. at University of Tehran, Academy of Persian Language and Literature), M. R. Nasiri (Prof. at Payam-e Noor University, Academy of Persian Language and Literature), H. Reza'i Baghbidi (Prof. at University of Tehran, Academy of Persian Language and Literature), A. A. Sadeghi (Prof. at University of Tehran, Academy of Persian Language and Literature), Ch. Werner (Prof. at University of Marburg), M. J. Yahaghi (Prof. at Ferdowsi University of mashhad, Academy of Persian Language and Literature).

#### Advisory Council:

Azarmidukht Safavi (Prof. at Aligarh Muslim University), J. Noroozi (Associate Prof. at Payamen Noor University), M. Fotouhi Roudma<sup>C</sup>jani (Prof. at Ferdowsi University of Mashhad, Academy of Persian Language and Literature), S. K. Hajseyyed Javadi (Associate Prof. at Education Center of the Cultural Heritage Organization of Iran), Y. Jalali Pandari (Prof. at University of Yazd, Academy of Persian Language and Literature), K. Najafi Barzegar (Associate Prof. at Payame Noor University), Reyhane Khatoon (Prof. at Aligarh Muslim University), M. Saleem Akhtar (Prof. at University of the Punjab), M. Saleem Mazhar (Prof. at University of the Punjab), Mohammad Farid (Prof. at University of the Punjab), Sharif Hossein Ghasemi (Prof. at University of Delhi), M. R. Torki (Associate Prof. at University of Tehran, Academy of Persian Language and Literature).

Internal Manager: N. Azimipour Persian Editor: Dr. Mahdi Firuzian English Editor: Zahra Zandi Moghaddam

### Typeset and Layout: Narges Abbaspour Cover Design and Print Supervision: Hossein Mirzahosseiny

J.Subcontinent@apll.ir

by the Steering Council of the Supreme Council of the Cultural Revolution in accordance with the Ratification of the 267th meeting of April 8, 2014 ISSN: 2588-3267



Šebh-e

Qārreh

### Nāme-ye Farhangestān

President: Gh.A. Haddad Adel Editorial board: M. Dabir-Moqaddam, K. Fani, Gh.A. Haddad Adel, M.R. Nasiri, H. Reza'i Baghbidi, A.A. Sadeqi, A. Sami'i (Gilani), M.R. Torki Editor: A. Tabatabaei The Academy of Persian Language and Literature Academies Complex, After Metro Station, Haqqani Highway, Tehran, Iran Postal code: 1538633211 P.O. Box: 15875-6394 Phone: (+98 21) 88642339-48, Fax: 88642500 e-mail: namehfarhangestan@gmail.com Please fill out the subscription form in the Following website:www.apll.ir

This Journal is indexed in the Scientific Information Database: www.SID.ir

Rated as a Scientific and Research Journal by the Ministry of Science, Research and Technology

ISSN: 1025-0832

